### **CUADERNOS DE FILOSOFIA**

# FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES

HOMENAJE A RODOLFO MONDOLFO

SOBRE DIFERENCIA HERMENÉUTICA Y LENGUAJE Luis Noussan-Lettry

EL CONOCIMIENTO MÍSTICO SEGÚN NUMENIO DE APAMEA

Carlos M. Herrán

El Significado de las "Opiniones" en Parménides Nésior Luis Cordeto

> La Filosofía Práctica de Aristóteles Osvaldo N. Guariglia

LA ETAPA APORÉTICA EN LA FILOSOFÍA PERIPATÉTICA
Bernardo Carlos Bazán

PLOTINO y EL LENGUAJE DE LA METAFÍSICA Francisco García Bazán

Aristóteles y los Problemas del Tiempo Eugenio Pucciarelli

> Platón y Freud Néstor Alejo Grau

LA "ISACOCE" DE PORFIRIO Carlos M. Herrán y Ernesto La Croce

EL DESTINO HISTÓRICO DE "ISAGOGE"

Mercedes Riani

#### NOTAS Y RESEÑAS

Carlos M. Herrán, Mercedes Riani, Francisco García Bazán, Néstor Luis Cordero, María Elena Lasala, Miguel A. Nesprías, Victoria Juliá, Cristina M. Simeone, Ernesto La Croce.



s

## DIRECTOR EUGENIO PUCCIARELLI

## SECRETARIO DE REDACCION JULIO C. COLACILLI DE MURO

Dirección Postal:

Instituto de Filosofía 25 de Mayo 217 (2º Piso) Buenos Aires, Argentina

## **CUADERNOS DE FILOSOFIA**

FACULTAD DE FILOSOFIA Y LETRAS UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES © QUEDA HECHO EL DEPÓSITO QUE PREVIENE LA LEY 11.723
COPYRIGHT BY UNIVERSIDAD DE BUENOS AIRES

Publicado con el concurso del Consejo Nacional de Investigaciones científicas y técnicas y de la Universidad de Buenos Aires.

#### SUMARIO

#### I. ARTICULOS

| CARLOS MANUEL HERR (N. E. C.)                                                                                            | 11  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| CARLOS MANUEL HERRÁN, El conocimiento místico, según Numenio de Apamea                                                   | 23  |
| NESTOR LUIS CORDERO, El significado de las "opiniones" en Par-<br>ménides                                                | 39  |
| OSVALDO N. GUARIGLIA, La voluntad, el bien general y los fines individuales en la filosofía práctica de Aristóteles      | 49  |
| BERNARDO CARLOS BAZAN, La etapa aporética en la psicologia peripatética                                                  | 61  |
| FRANCISCO GARCIA BAZAN, Plotino y el lenguaje de la metafisica                                                           | 91  |
| EUGENIO PUCCIARELLI, Aristóteles y los problemas del tiempo                                                              | 111 |
| NESTOR ALEJO GRAU, Platón y Freud. Las anticipaciones "psico-<br>analíticas" del filósofo ateniense                      | 125 |
| II. TEXTO                                                                                                                |     |
| CARLOS MANUEL HERRAN Y ERNESTO LA CROCE, La "Isa-<br>goge" de Porfirio. Presentación, traducción, notas y texto griego   | 139 |
| MERCEDES RIANI, El destino histórico de leagoge: el "problema de los universales" en la Edad Media                       | 197 |
| III. NOTAS Y RESEÑAS                                                                                                     |     |
| CARLOS MANUEL HERRAN Y MERCEDES RIANI, Tres interpre-<br>taciones contemporaneae del pensamiento de Plotino (Baladi, Mo- | 207 |
| reau, Rist)                                                                                                              | 227 |
| FRANCISCO GARCÍA BAZAN, Plotino e la genesi dell'umanesimo interiore, por Pietro Prini                                   | 233 |
| NESTOR LUIS CORDERO, The Route of Parmenides, por Alexandre Mourelatos                                                   | 236 |

| MARTA ELENA LASALA, Platón y Freud en la crisis de la filosofía<br>(a propósito de "La psychologie de Platon", de Ivon Brès) | 239 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| MIGUEL A. NESPRIAS, Platón: Apología de Sócrates, trad. por Conrado Eggers Lan                                               | 242 |
| VICTORIA JULIA, Plato's Progress, por Gilbert Ryle                                                                           | 214 |
| CRISTINA M. SIMEONE, Tránsito del Mythos al Logos (Hesiodo, Heráclito, Parménides), por Carlos A. Disandro                   | 246 |
| ERNESTO LA CROCE, Notas sobre la antropología platónica, por Néstor A. Grau                                                  | 248 |
| IV. INFORMACIONES                                                                                                            | 251 |

#### HOMENAJE AL DR. RODOLFO MONDOLFO

ASI treinta años de ininterrumpida permanencia en el país, la mayoría de los cuales han sido entregados a la investigación filosófica y a la enseñanza universitaria, confieren al doctor Rodolfo Mondolfo, el ilustre catedrático de la Universidad de Bolonia, carta de ciudadanía argentina. Su figura está tan intimamente incorporada a la vida intelectual de nuestro medio, que la huella siempre noble de su esfuerzo se percibe en el libro —ha editado y reeditado muchos y de subida calidad —, en las revistas especializadas y suplementos literarios de los periódicos, en las tribunas de conferencias y en la cátedra universitaria al frente de cursos sepercales o de seminarios.

Las generaciones de jóvenes que se han formado en filosofía, tanto en Córdoba como en Tucumán, ciudades en que ejerció regularmente la docencia durante muchos años, conservan el recuerdo vivo de su enseñanza y, aparte de las incitaciones enérgicas para investigar, perduran en sus discípulos sus métodos de trabajo y la discusión de sus tesis personales sostenidas sobre datos seguros y con sólida arxumentación.

Una labor silenciosa y constante, documentada en centenares

De su vasta producción bibliográfica, que supera los 450 títulos. nos permitimos señalar los siguientes: Problemas y métodos de la investigación en historia de la filosofía (Tucumán, Univ. Nac., 1949), El genio helénico y los caracteres de sus creaciones espirituales (Tucumán, Univ. Nac., 1943). El pensamiento antiguo (Buenos Aires, Losada, 1942), El infinito en el pensamiento de la antigüedad clásica (Buenos Aires, Imán, 1952). La comprensión del sujeto humano en la cultura antigua (Buenos Aires, Imán, 1955), Heráclito (México, Siglo XXI, 1966), Sócrates (Buenos Aires, Eudeba, 1959), Moralistas griegos (Buenos Aires, Imán, 1941), Momentos del pensamiento griego y cristiano (Buenos Aires, Paidós, 1964), En los origenes de la filosofia de la cultura (Buenos Aires, Hachette, 1960), Problemas de cultura y educación (Buenos Aires, Hachette, 1957), Figuras e ideas de la filosofía del Renacimiento (Buenos Aires, Losada, 1954), Rousseau y la conciencia moderna (Buenos Aires, Imán, 1943), Ensayos críticos sobre filósofos alemanes (Buenos Aires, Imán, 1946), La filosofía política de Italia en el siglo XIX (Buenos Aires, Imán, 1942), Espíritu revolucionario y conciencia histórica (Buenos Aires, E.P.A., 1955), Verum factum (Buenos Aires, Siglo XXI, 1971), Marx y marxismo (México, F.C.E., 1980), El humanismo de Marz (México, F.C.E., 1964).

de estudios del más exigente rigor intelectual, tanto por la exactitud de la información como por el cuidado puesto en la elaboración
personal de la doctrina, constituyen el ejemplo estimulante de una
vocación realizada como misión de una vida que ha tenido la fortuna de ser larga y fecunda.

No era tarea fácil remozar imágenes tradicionales del pensamiento griego, que historiadores ilustres habían encuadrado en marcos conceptuales que la investigación ulterior calificaba de rígidos o estrechos. Para hacerlo con eficacia se requería una alianza del conocimiento pormenorizado de los viejos textos con una visión amplia de los problemas, animada por una sensibilidad moderna. A esas virtudes se suma, en el doctor Mondolfo, otra no menos ponderable: el rigor de una argumentación que no desfallece ante dificultades que habían suscitado la perplejidad de otros.

Su esfuerzo por actualizar un pasado filosófico, que no por tener una fecha deja de ser de todos los tiempos, no se ha limitado a trazar distintas perspectivas para la comprensión del pensamiento ajeno, sino que le animaba primordialmente el deseo de mostrar nuevas posibilidades espirituales que la visión necesariamente condicionada por los intereses de otras épocas no dejaba percibir.

En un país acostumbrado a la improvisación y a los entusiasmos fáciles y efímeros, la lección del doctor Mondolfo, concordante con la de los maestros argentinos que enseñaron a pensar con responsabilidad, ha sido un ejemplo de la más incitante disciplina intelectual. Pero sería empequeñecer su figura si se circunscribiera su acción a las dimensiones del historiador de la filosofía. aunque hava acreditado en este campo excelsas virtudes filosóficas. Nunca ha ofrecido una obra impersonal; más bien se ha incorporado a ella a través de interpretaciones originales, fruto de una sensibilidad aguda y de una sagacidad poco común. Más allá de las líneas visibles de las obras que ha explorado, ha indagado la clave oculta que explica su unidad, el resorte que mueve su dinamismo interior, el alma que confiere fisonomía al cuerpo. Agréguese a esto que su pasión por la verdad ha estado siempre unida a un acendrado interés moral. Lo acredita su condición de militante que no ha declinado en todo el curso de su larga vida, sin ahorrar los riesgos y los sinsabores de una lucha renovada año tras año.

Este conjunto de condiciones, difíciles de armonizar en una existencia humana y a través de años borrascosos, le ha granjeado



el reconocimiento y la admiración de cuantos tuvieron la fortuna de acercársele y beneficiarse con su enseñanza y su ejemplo moral. La Facultad de Filosofía y Letras de Buenos Aires, que lo la acontado entre los disertantes más ilustres, se honra en ofrecerle el homenaje que, por iniciativa del Instituto de Filosofía, le ha otorgado el Consejo académico y del que da cuenta la resolución del Decano que se transcribe más abajo.

## RESOLUCIÓN DEL DECANO DE LA FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS

Buenos Aires, 17 de febrero de 1973.

VISTO la nota del Instituto de Filosofía, mediante la cual comunica una iniciativa acerca de la realización de un acto de homenaje al doctor Rodolfo Mondolfo, y

#### CONSIDERANDO:

que el doctor Mondolfo es un eminente historiador del pensamiento griego, en cuya trayectoria docente e investigativa en esta y otras universidades del país, puso de relieve la esclarecida rectitud de su juicio.

que publicaciones de las que es autor reflejan su elevada jerarquía intelectual,

que la formación de discípulos y su obra son un claro ejemplo de virtudes universitarias para las jóvenes generaciones de nuestro país.

que el acto proyectado consiste en la entrega pública al profesor Mondolfo de un ejemplar especial de Cuadernos de Filosofía,

que las autoridades de esta Facultad no pueden permanecer ajenas a la concreción de una iniciativa que tiende a resaltar los méritos del gran maestro, acordando a dicho acto el realce que merece por su destinatario.

El Decano de la Facultad de Filosofía y Letras.

#### RESIJELVE:

Artículo 1º: Disponer la realización de un acto público en homenaje al doctor Rodolfo Mondolfo, en cuya oportunidad le será entregado un ejemplar de Cuadernos de Filosofía.

Art. 2º: Disponer asimismo que en la ocasión hagan uso de la palabra el suscripto y el Director del Instituto de Filosofía, Dr. Eugenio Pucciarelli.

Art. 3º: Registrese, comuníquese al doctor Mondolfo y pase al Instituto de Filosofía.

Bruno L. B. Carpineti Secretario de Asuntos Académicos

> Antonio E. Serrano Redonnet Decano

#### SOBRE DIFERENCIA HERMENÉUTICA Y LENGUAJE •

Por Luis Noussan-Lettry

A diferencia entre lo significado y lo dicho trasciende las diferencias de dirección y de matiz que operan en el nivel de las significaciones. La denominamos diferencia hermenéutica.

Para ilustrar desde ahora su carácter, remitimos a la indagación del sentido del oráculo en la Apología 1. Allí la tradicional exégesis de la significación de un oráculo se transfigura en preguntar por el sentido en un complejo proceso que parte de lo llanamente dicho o significado. Sócrates no se pregunta por lo que el oráculo significa, pues es patente, sino por lo que quiere decir. Lo significado está allí, al alcance de la mano, en el tenor literal del oráculo. El sentido tiene que explicitarse en el proceso de la indagación. Lo significado alcanza a Sócrates como persona empírica, el sentido es algo totalmente diverso que lo compromete como totalidad. Sócrates pregunta directamente con su lenguaje: en ningún momento cuestiona la aptitud de éste para articular el sentido del oráculo. Está implicado el lenguaje del texto y también el nuestro, pues la indagación del sentido tampoco es algo referido, llanamente significado en el escrito: se explicita sólo ante nuestro preguntar y éste se cumple, por supuesto, en el ámbito de nuestro lenguaje.

El asunto de este artículo está implícito en aquel pasaje de la Apología. Tratarlo nos permitirá reconsiderar cuestiones tam-

Exponemos uno de los temas de un cursillo de especialización dictado en la Faculta de Filosofía y Letras de la Universidado Nec. de Cuyo en 1971. En todo texto filosofíaco opera por cierto la diferencia que es asunt de este trabajo. Elegimos acul textos que remiten a una tendica unitaria, en los cuales lo significado y lo expresado tienden a imponerse de tal modo, que la disparidad de lo dicho se destaca de manera inequívoca. textos cuyidioma es tan lejano, que parece inevitable la interposición de nuestro lenzuais.

¹ Remitimos a nuestro artículo El núcleo especulativo de la 'Apologia' platónica, §§ 6.8, en Philosophia, Mendoza, 29 (1964), también como apéndice a la traducción comentada del texto (Buenos Aires, Eudeba, 1966 y 1968, 3ª ed. revisada y ampliada, Buenos Aires, Astrea, en prensa).

bién implícitas en otros trabajos. Remitiremos a expresiones de significación oscura (I) y consideraremos el caso opuesto, un término de significación inequívoca en el tercer estadio del *Critón* (III). Pero antes consideraremos el carácter de dicho estadio en su conjunto al examinar la estructura prosopopeya (II).

I

Llama la atención, y sugiere por si una disparidad entre lo significado y lo dicho, que dificultades para captar lo significado -lecciones dispares y aun opuestas, por ejemplo- no alteren la interpretación de la temática<sup>2</sup>. En un artículo hemos examinado un caso particular y decisivo para la temática de la Apología: las expresiones que en ella se refieren al comportamiento ante lo divino<sup>a</sup>. La significación de voulčety θεούς, νομίζετν είναι θεούς, y de otras expresiones conexas no es del todo clara. La dificultad incide, a partir del texto de la antomosia (24 B 8 - C1), en la determinación de aquello por lo cual se acusa a Sócrates y naturalmente, en la determinación de si el escrito refuta verdaderamente la inculpación. La crítica sostiene va la sinonimia (Hackforth), ya la disparidad significativa de las expresiones (Burnet). Procuramos mostrar allí cómo la temática se desenvuelve en un nivel de sentido diverso al de las posibles direcciones de significación. El texto explicita el pragma de Sócrates. Es también comportamiento ante lo divino confirmado en la defensa, no coincide con la rectitud en la práctica religiosa, con la ortodoxía mental ni con la reunión de ambas. El texto está llanamente escrito, se sirve de expresiones del lenguaje corriente sin elegir determinadas significaciones ni problematizar el lenguaje en cuvo ámbito desarrolla la temática. Lo dicho. aquello que el texto como totalidad articula, se manifiesta como previo y de un orden diverso al de las significaciones difíciles de precisar en el contexto lingüístico.

<sup>9</sup> ΝοΜΙΖΕΊΝ ΘΕΟΥΣ. Platón, 'Apología', 35 C 4 - D 7, en Revista de Estudios Clásicos. Mendoza, X (1966).

<sup>2</sup> Véase Apología, 22 A 7 s. y 23 A 8, traducción citada en la nota 1, Apéndice, notas 31 y 32, 33 ed. citada, Apéndice A, notas 32 y 33; Critón, 53 B 8 a., traducción del texto (Buenos Aires, Eudeba 1966), nota 59, 3° ed. revisada y ampliada, (Buenos Aires, Astrea en prensa), nota 69.

#### TT

La crítica designa al tercer estadio del Critón (50 A - 54 A). en forma casi unánime, prosopopena de las lenes. No sabemos cuándo aparece por primera vez esta denominación, sería preciso indagarlo en instrumentos bibliográficos que no poseemos. Estimamos que se trata de una larga tradición que la crítica acenta como algo sobrentendido que no merece ser cuestionado. La designación es, desde un punto de vista literario, plenamente iusta. Como es sabido, prosopopeua, compuesto de πρόσωπον (cara, rostro, máscara, papel teatral, finalmente persona), y de ποιείν (hacer, configurar, crear) significa personificación, ο presentación personificada. Se trata de una figura retórica o literaria. El tenor del escrito justifica la provección del concepto sobre el tercer estadio. No lo encontramos señalado por la crítica, y la cuestión no es en absoluto decisiva para nuestro asunto, pero es de advertir que el término prosopopeya no es platónico y no aparece hasta Dionisio de Halicarnaso y Quintiliano. De todos modos, el hecho de que la crítica no lo señale indica que no se ha preocupado por cuestionar la noción. Harder i niega simplemente que con la presencia de las leves se trate de una personificación, pero no supera la forma prosopopeya. Esto sólo puede lograrlo una simultánea recuperación del texto como tal, es decir de su temática, que muestre su condición de diálogo en sentido estricto 5.

Examinemos brevemente esta figura. La prosopopeya presenta algo, pero su modo de presentar supone una dualidad y cierta distancia. En efecto, aquello que presenta lo presenta larvado tras la persona o máscara que coloca ante los ojos. Lo presente en ella no se encuentra en función de sí mismo, sino de otra cosa. Si una bellisima doncella personifica la poesía, aunque luzca literariamente cual bellisima doncella, se encuentra en

\*\*

<sup>4</sup> RICHARD HARDER, Platos Kriton (Berlin, 1934), p. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> El examen de procopopeya ha quedado pendiente en otros trabajos. En Acercomiento al Critim como texto sepeculativo, las introducciones, en Philosophia, Mendoza, 30 (1965), también como apéndice a la traducción citada del texto, diecutimos la noción y esislamos su falencia hermenfeutica sin examinar sus implicaciones. En Orden común, facticidad y liberted, el tercer estadio del 'Critión', en Philosophia, Mendoza, 37 (1971), la apreda síntesis de la temática supone simplemente la superación del concepto pro-sopopeya.

función de aquello que representa. La prosopopeya, por consiguiente, ofrece algo que no es una presencia por sí, algo que sólo representa o suple otra cosa que no está presente o que no puede estarlo por sí misma o con la misma fuerza intuitiva. Personificación está intimamente unida a representación; remite a lo representado; lo significa. Como figura, puede alcanzar mayor o menor jerarquía literaria, pero siempre aparecerá como configuación literaria dentro de una totalidad igualmente literaria.

Ahora bien, si nos preguntamos, aparte de la consideración literaria, por lo que puede encerrar como tema una prosopope-ya —pregunta inexcusable ante textos filosóficos— se interpone la estructura referencial esbozada: el contenido, lo temático ha de encontrarse fuera de la figura literaria, como lo representado en ella o significado por ella. En consecuencia, proyectar sobre el escrito el concepto prosopopeya encierra una férrea alternativa: implica declarario sólo literario, o supone admitir de anternano una disparidad insuperable de forma y contenido. Si se supone que la intención empírica del autor no es puramente literaria, la relación entre el contenido y la forma no puede ser sino externa y contingente. Y de todos modos, apelar al autor implica ver la prosopopeya en otra relación de exterioridad, como expressión objetiva de intenciones subjetivas.

De este examen tan somero y rudimentario de la estructura referencial de prosopopena se desprende va que si el diálogo con las leyes es sólo prosopopeya, entonces las leyes y el común no constituyen una auténtica instancia dialógica ni están presentes por sí, pues no podrían estarlo, con voz y vida. El escrito conjura la presencia de venerables varones (ol vóuot) que cierran el paso a los fugitivos. Han de sostener con éstos una conversación fraguada que sólo puede ser llamada diálogo en un sentido débil y muy lato. La conversación no es válida por sí misma ni las leves la sostienen en persona, pues no lo son; la sostienen quienes las representan. Estas, por su parte, no hablan en función de las leyes mismas, sino para representar indirectamente los principios que rigen la vida de Sócrates. De acuerdo con las interpretaciones que coagulan el tetxo como prosopopeya, en efecto, Sócrates las hace conversar consigo a través de sus representantes imaginarias y representar los principios que rigen su vida más como ciudadano que como filósofo. Sócrates. o Platón por boca de Sócrates, logra que las leves personificadas representen dichos principios y aboguen por ellos con claridad intuitiva, al alcance del entendimiento de Critón y del lector.

Aparece pues una segunda distancia referencial; las leyes representadas remiten por su parte a ciertos principios.

Resulta comprensible que la proyección del concepto de origen literario, sin el barrunto de otros niveles hermenéuticos, fije el escrito como configuración puramente literaria. Recordemos
la afirmación de Burnet: "La personificación de las leyes ...
le permite a Sócrates revestir la declaración de sus principios
on una cierta emoción." "La prosopoeya es, en suma, sólo un
recurso o artificio elegido para presentar con una determinada
vestidura contingente, con cierta emoción, con claridad intuitiva
y didáctica, los principios de Sócrates.

Como lo obvio es lo menos preguntado, en tales interpretaciones la forma literaria se hieratiza y resulta irreductible. Persevera en el tiempo como simple vehículo u ornato de una serie de proposiciones o imperativos. Queda sancionado el divorcio de forma y contenido que conduce a mediatizar el texto, a negarle carácter filosófico y a negarle carácter dialógico en sentido fuerte. El contenido, lo significado por la forma contingente, es una serie de principios teóricos o prácticos. Lo filosófico, si lo hay, se encontrará en la doctrina socrática que tales proposiciones o imperativos, larvados como prosopopeya, sintetizan. El texto resulta mediatizado en una doble dirección: hacia la doctrina de Sócrates significada, hacia las intenciones de Platón expresadas en al escrito.

La sola proyección del concepto prosopopeya implica, en relación con un nivel hermenéutico único, negar al tercer estadio carácter de diálogo en sentido estricto, verlo como una simple conversación fraguada. Implica, en suma, atenerse a lo significado sin acceder al orden de lo dicho.

Nosotros sostenemos que el Critón es un diálogo en sentido estricto, integrado por una introducción y tres estudios. El tercer estadio es decisivo pues constituye una elaboración dialógica de la cuestión en su totalidad en la cual el diálogo alcanza identidad con su temática dialógica. El cambio de situación dialógica, el salto cualitativo al nivel del tercer estadio y la presencia del nuevo personaje están preparados por los estadios anteriores y resultan necesarios."

<sup>6</sup> JOHN BURNET, Plate's Euthyphre, Apology of Socrates and Crite (Oxford, 1960), p. 199 s.

<sup>7</sup> Sobre la temática de los dos primeros estadios remitimos a nuestro extículo Las sentencias del 'Critón', en Revista de Estudios Clásicos, Mendoza, XIV (1972). La introducción al tercer estadio la comentamos en Acer-

Y sin embargo se trata, en cierto nivel, de una personificación. Llamamos al tercer estadio diálogo en sentido estricto pero de hecho es Sócrates quien, desde la introducción (50 A 6 ss.), hace hablar y personifica a las leyes. ¿Con qué derecho o en qué sentido hablamos de un diálogo con las leyes? En efecto, puede parecer artificioso y contrario a la noción de diálogo que una instancia dialógica hable por boca de otra. Pero este modo de ver sólo resulta fuerte si pensamos con el modelo de diálogo empirico. La Apología no es un diálogo en sentido empírico, sino una exposición, y la parte dialogada que encierra —el episodio de Meleto— lejos de ser un diálogo es un interrogatorio objetivante, violento y agresivo. Sin embargo, creemos poder mostrar que la Apología es en el fondo un diálogo porque su temática es fundamentalmente diálógica.<sup>§</sup>.

El tercer estadio del Critón es diálogo en sentido empírico de un modo figurado. En este nivel es diálogo en sentido débil y al mismo tiempo prosopopeya. Pero como explicitación dialógica de una temática dialógica que exige la presencia de la otra instancia, es diálogo en otro sentido. El Sócrates textual explicita actualmente el diálogo con el orden común que él siempre ha sido. Constituye o conjura a la otra instancia dialógica y se formula las preguntas ante las cuales se ve enfrentado a partir de la otra instancia.

El punto de partida del tercer estadio, y por consiguiente de un interpretación, presupone la superación de la noción obvia o cotidiana de diálogo. Según ésta, diálogo supone al menos una dualidad de personas empíricas. La noción cotidiana implica en última instancia el prejuicio de que diálogo es sólo una figura empírica. Entender el tercer estadio nada más que como prosopopeya es sostener que en él se otorga voz y vida a lo que no lo tiene para fraguar un diálogo, es decir un intercambio verbal de acuerdo con el único modelo de diálogo posible.

La situación es otra, y en la diferencia entre lo significado y lo dicho está en juego el lenguaje. El Sócrates textual tiene que articular con su lenguaje la otra instancia de una relación

camiento al 'Critón', citado en la nota 5, 3 7. La temática del tercer estadio la exponemos en Orden común..., citado en la misma nota.

O.C. el artículo citado en la nota 1, § 9. C.f. además nuestro artículo El interrogatorio de Meleto, inversión, hipérbole y paradio de la relación jurídico-positiva, en Estudios Clásicos, Madrid, XIV (1970), también como Apéndice B en la 8º ed. de la Apología, Buenos Aires, Astrea, en prensa.

dialógica fundamental en la cual reside su existencia, tiene que explicitar así un diálogo que se encuentra en la base de cualquier acuerdo e intercambio verbal empírico. No dispone de otro lenguaie que el suyo. Si cuestionara su derecho para articular el orden común con su lenguaje v se preguntara si ello no lo supedita o relativiza, si puede alcanzar la naturaleza del orden común estando de por medio su lenguaje, entonces no podría comenzar nunca el diálogo con las leves que explicita el orden común y la relación dialógica con él. El Sócrates textual cometería un error en el cual no ha caído al indagar el sentido del oráculo. En efecto, no se trata de un orden común en sí, ni de alcanzar un conocimiento objetivo de él. Como en todas las cuestiones ontológicas se trata de algo en lo cual nosotros, y con nosotros nuestro lenguaje, estamos implicados. El yerro consistiría en objetivar el propio lenguaje y preguntarse por él como si fuese una herramienta. La posibilidad de articular la otra instancia dialógica con el propio lenguaje se muestra de hecho, y este hecho adquiere incluso carácter de necesidad.

Mas sostener que el tercer estadio es diálogo no implica sostener que lo es en sentido empírico ni negar el hecho evidente de que es el Sócrates textual quien presta su voz a las leyes. Para articular lo dicho no es preciso negar lo llanamente significado.

En la interpretación del tercer estadio se muestra la diferencia entre lo significado por el escrito y aquello que en el texto acontece como temática. Lo dicho se articula en un lenguaje significante y expresivo sin coincidir con significación ni con expresión. Al proyectar exclusivamente el concepto prosopopyas se oculta tal diferencia, no es posible textualizar el escrito y opera una concepción implicita del lenguaje como significación y expresión, o como instrumento.

#### ш

En el artículo citado en la nota 3 se trata de expresiones cuya significación no es diáfana. Vimos cómo la incertidumbre a propósito de lo significado no enturbia la artículación de lo dicho. El tercer estadio del Critón nos ofrece en cierto modo una contraprueba de la diferencia. En tres lugares encontramos

Nos referimos a tres lugares del tercer estadio, 50 E 4, 52 D 1 s. y 53 E 4, ubicados en su contexto en el artículo Orden común..., citado en la nota 5. Reconsideramos aquí una cuestión implícita que allí no podíamos desarrollar.

'esclavo', de significación inequivoca, en forma nominal o verbal. En todos los casos la significación es igual, el contenido significativo de los términos no difiere, en tanto lo dicho es lo mismo, y esta mismidad es la temática que se explicita en el texto.

En la primera parte del tercer estadio (50 C 9 - 51 C 5) es explicitado un momento de la relación de Sócrates con el orden común, el de facticidad. Sócrates se ha encontrado a sí mismo en un mundo. Su padre lo ha engendrado, pero es el orden común unido a las leves sobre matrimonio, crianza e instrucción aquello que lo ha colocado en el mundo. Es como un hijo o un esclavo del orden común 10 No ha elegido su patria, así como el hijo no elige a su padre ni el esclavo a su amo. 'Esclavo' dice en este lugar facticidad, el estado de quien nace esclavo o como tal es vendido. La palabra remite a un objeto (externo) de comparación, en tanto dice algo diverso que hace a la condición de Sócrates, a saber, un momento de su relación con el orden común. Aun si se generaliza, por así decirlo, la comparación, tampoco coinciden lo significado y lo dicho. 'Esclavo de las leyes' expresa, en sentido histórico-cultural, la relación entre ciudadano y estado en la Grecia clásica 11.

En la segunda parte del tercer estadio se explicita la relación a partir de la libertad del ciudadano (51 C 6 - 53 A 7). Dicha relación no implica sólo sumisión y obediencia, sino también asentimiento, homología. En esta parte encontramos nuevamente la palabra, en la siguiente conexión. En el segundo discurso de la Apología, cuando el destierro era todavía una pena posible dentro del orden jurídico, dijo Sócrates preferir la muerte 12. Y en el tercer discurso, después de la condena que transforma el destierro en fuga, Sócrates confirma su elección 13. Ahora le muestran las leyes que la fuga transforma aquellas afirmaciones en frases, de las cuales ni siquiera se avergüenza. Y, lo que es más acerbo: le reprochan que se comporta como el más vil escla-

<sup>10</sup> Critón, 50 E 3 s.: "...¿podrías negar, ante todo, que nos pertenecias como nuestro hijo y nuestro esclavo, tú mismo al igual que tus ascendientes..."

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> La crítica suele observar sólo esta conexión histórico-cultural. Cf. Croiset, Platon, Ocuvres, tome I (Paris, Belles Lettres, 1959), p. 227.

<sup>12</sup> Apología, 37 A 5 - C 5.

 $<sup>^{13}</sup>$   $Apología,\ 38\to 2$  - 5. Cf. nuestra traducción, citada en la nota 1, nota 96, 3º ed., nota 112.

vo 14. En este lugar la significación de 'esclavo' no se altera. pero la palabra dice una vez más algo diverso. De hecho, 'esclavo' se refiere siempre a un objeto (externo) de comparación, pero en el contexto temático no menta sólo un objeto de comparación sino Sócrates mismo en su comportamiento posible. Las leves hablan en indicativo, pues la fuga es conjurada imaginariamente como algo actual, pero en el lugar y en la fecha de todo el diálogo es todavía una elección posible. La palabra no menta aquí el estado del esclavo sino una posibilidad -en verdad una posibilidad permanente y constitutiva- en el comportamiento del ciudadano frente a su propia condición. La palabra dice aquí posibilidad, libertad. Sócrates se comportaría como el más vil esclavo (δοῦλος ὁ φαυλότατος) porque en su caso la esclavitud no sería un estado, sino una elección a propósito de sí mismo. La frase siguiente, "al intentar fugarte..." (ἀποδιδράσκειν έπιγειρών παρά τὰς συνθήκας τε καὶ τὰς δμολογίας...) se refiere por supuesto a Sócrates. Es él quien tiene actualmente la posibilidad de huir; por otra parte, un verdadero esclavo no quebranta ninguna homologia al huir. Si 'esclavo' se agotara en su remisión a un objeto, entonces la comparación claudicaría demasiado. La fuga posible de Sócrates sólo puede ser comparada. desde afuera, con la de un esclavo. Este se jugaría la vida para no ser más esclavo, aquél huiría sin riesgos y su acto tendría un sentido opuesto. El acto posible de Sócrates, en tanto es comparado con un obieto, es confrontado con su propia condición, y ésta no es objeto externo ni en absoluto algo objetivo.

Estimamos que sólo esta interpretación puede hacer comprensible el superlativo φαυλότατος. El más vil esclavo es el esclavo por antonomasia: aquel que elige la esclavitud, que prefiere la vida a la libertad. Si no se acepta esta interpretación y sólo se piensa en 'esclavo' como objeto significado, el texto se torna débil, pierde todo relieve temático y es preciso conformarse con una explicación histórica. Habría que sobrentender la distinción entre esclavos viles (los que huyen o lo intentan) y nobles (los encallecidos que ya ni lo desean). El lugar expresaría la condición del esclavo y la estima, incluso en metálico, por el esclavo sumiso. Esta interpretación es admisible en nivel histórico-cul-

٠,

<sup>14</sup> Critón, 52 C 9 - D 3: "...estás obrando como lo haría el más vil estavo al intentar fugarte en contra de los acuerdos y de los compromisos según los cuales conviniste con nosotros regir tu vida ciudadana..."

tural, pero en ella se recoge sólo lo significado y expresado, y el lugar pierde todo relieve temático 15.

En la tercera parte del tercer estadio (53 A 8 - 54 B 1) encontramos el participio δουλεύον '0. Como para el Sócrates fugitivo y traidor no hay ninguna pena prevista dentro del orden jurídico, ya que con la fuga se ha sustraído al orden jurídico de la polis, la pena debe de residir en el acto mismo, ser pena transjurídica u ontológica 100. Con la fuga se comportaria como un esclavo y se transformaría en esclavo. La pena equivaldría a la pérdida de la propia condición y al sinsentido de su pragma. El participio menta un estado permanente y aun definitivo. El verbo remite también al objeto de comparación, pero articula nuevamente la confrontación de Sócrates con su propia condición. Traicionar la relación dialógica con el orden común sería renegar del diálogo, asumido como pragma, en el cual reside su extencia. El estado permanente serie un nuevo modo de facticidad.

La significación de la palabra es siempre igual, en tanto lo dicho es algo totalmente diverso y es siempre lo mismo. 'Esclavo' menta primero facticidad, después libertad y finalmente una vez más facticidad. Facticidad y libertad no son algo externo e igual que pueda ser significado simplemente. Tampoco son terminantes opuestos. Se oponen sólo en nivel empírico, en otro nivel se implican: facticidad supone libertad, y viceversa. Y esta implicación de facticidad y libertad, que confluyen en homologia, es asunto de la totalidad del texto.

De lo expuesto, antes que conclusiones, surgen arduas preguntas, que sólo podemos esbozar. En los lugares examinados o mencionados opera —en cada caso dentro de una configuración particular— la disparidad entre lo significado y lo dicho. La diferencia no és empírica o historizante, sino hermenéutica.

<sup>15</sup> Encontramos una interpretación de este tipo en Croiset, traducción citada, p. 230.

<sup>18</sup> Crition, 53 E 4: "Vivirás adulando a todos, como un esclavo" [δου-λεύων].

<sup>18</sup>b Cf. el artículo Orden común..., III: El castigo ontológico del traidor. El contexto filosófico-jurídico lo esboxamos en Hacia el pensamiento del derecho en el 'Critón', Apéndico B de la 8º edición de la traducción (Bumos Aires, Astrea, en prensa).

No se encuentra en el escrito como dato, tiene que producirse y explicitarse. Acontece en el proceso de interpretación.

La diferencia tiene otras dimensiones. Si en el caso de 'esclavo' lo significado es siempre igual, en otros casos lo significado
es del todo diferente, y sin embargo lo dicho es en el fondo lo
mismo. Este asunto —alteridad de los organismos textuales y disparidad significativa de los escritos, unidas a mismidad de la
temática— merece consideración especial. Digamos sólo que la critica ha procurado comprender los diclogos socráticos a partir del
objeto referido —el deber, la piedad, el valor, etc.—a partir de su
contenido biográfico y apologético. Suponer que los textos desenvuelven la misma temática pese a la disparidad significativa de
los escritos, una mismidad temática que se monadiza en cada texto
e implica la alteridad de éstos, significa un giro de ciento ochenta
grados en el modo de preguntarles!"

La diferencia hermenéutica es decisiva, tanto en el texto, a partir de su primaria constitución como tal, como para la interpretación. No podemos pensar un texto objetivo y un interpretar como proceso cognoscitivo en un sujeto. La diferencia y la relación hermenéutica con el texto se encuentran más allá de la llana dualidad sujeto-objeto. Tampoco podemos situar la diferencia en un determinado tiempo objetivo. Lo significado lo ha sido en un pasado objetivo y quieto. Lo dicho no vace en tal pasado ni ocurre en un presente puramente fáctico y puntual. Acontece en una extraña conjunción de pasado y presente; en una extraña simultaneidad redimida de las relaciones temporales objetivas. El preguntar historizante rescata lo significado y las relaciones referenciales; si la significación es oscura, investiga y esboza hipótesis en espera de circunscribirla. Mas el preguntar temático, como vimos, no necesita aguardar ese futuro para articular lo dicho. Si la significación es diáfana la investigación, satisfecha, no pregunta más, en tanto el preguntar temático no se llama a sosiego. El preguntar por lo significado exclusivamente silencia las posibles preguntas por lo dicho, la explicación del escrito en relaciones de exterioridad tiende a fijarlo como objeto del pasado. Pero lo significado y lo dicho no se oponen disyuntivamente, porque pertenecen a órdenes diversos. El preguntar por lo dicho ubica en su plano a las pre-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Sobre alteridad de los textos y mismidad de la temática remitimos a nursiva artículo Das Verháltnis der Texte ale Sache philosophiegeschichtlicher Hermeneutik, zu Platons Apologie und Kriton, en Zeitschrift für philosophische Forschung, Meisenheim, vol. 25 (1971).

guntas por lo significado pero no las niega. La interpretación temática ilumina incluso con una nueva luz la naturaleza poética del escrito.

La diferencia supone el ámbito del lenguaje. Se trata de nuestra lengua materna, ámbito u horizonte dentro del cual puede articularse lo dicho de un modo nuevo, es decir originariamente. Si el advertir sólo lo significado y expresado supone una concepción del lenguaje como significación, expresión o instrumento —nociones precisamente significadas en la tradición metafísica occidental— el preguntar por lo dicho, y el acontecer de la diferencia, enfrentan con la cuestión del lenguaje. La diferencia nos advierte que no se agota en significación, expresión o instrumento y que no tenemos por qué deponerlo como cristal empañado o intermediario falaz, pues con él no se interpone nada, o nos interponemos nosotros mismos en lo que somos. Es supuesto y ámbito para cualquier proyecto hermeneútico, para preguntar por lo dicho, para cualquier intento de pensar.

### EL CONOCIMIENTO MÍSTICO, SEGÚN NUMENIO DE APAMEA

Por Carlos Manuel Herrán

E N el presente artículo queremos partir del examen de un texto concreto, para ubicarlo e interpretarlo de acuerdo con otros testimonios y fragmentos de Numenio de Apamea. Este texto es el fragmento 11 de la edición de Leemans¹. A fin de contener en el breve espacio a que debemos reducirnos los datos históricos indispensables para comprender nuestro análisis e interpretación de ese texto, prescindimos de toda introducción y reservamos las noticias ampliatorias para las oportunidades que nos depare el comentario. Creemos útil, para comenzar, dar nuestra propia traducción del fragmento.

"En cuanto a los cuerpos, nos es dado entenderlos, por medio de los signos que surgen de las cosas semejantes, y a partir de los medios de reconocimiento que existen en las cosas próximas. Pero no existe instrumento alguno con el que podamos captar el bien, ni partiendo de ningún objeto próximo, ni tampoco de algo sensible que tenga semejanza con él. Sino que será necesario, lo mismo que si uno, instalado sobre una atalaya, mirara en el mar una pequeña embarcación, una de esas naves pesqueras que aparecen solas; y así, mirando con mirada penetrante, la viera única. solitaria, aislada, retenida en los espacios entre las olas, y abarcara integramente toda la nave con un solo golpe de vista. Así es necesario que uno, alejándose de lo sensible, se encuentre solo con el solo Bien, donde no hay ni hombre alguno ni otra alma viviente, ni otro cuerpo grande ni pequeño; sino una soledad mística absolutamente inefable e inenarrable, donde [están] del Bien las moradas, pláticas y resplandores; y él mismo, en paz y con benevolencia, tranquilo, el dirigente, llevado, benigno, sobre la esencia, Pero si uno, manteniéndose apegado a lo sensible, se imagina que el Bien viene a él. v luego vanaglorándose considera que ha encon-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Studie over den Wijegeer Numenius van Apamea, met Uitgave der Fragmenten, door E. A. Leemans, Bruxelles, Palais des Académies, 1987. En adelante nos referiremos a esta edición con L.

trado el Bien, yerra de todo en todo. Porque en realidad para llegar a él hace falta un método no fácil, sino divino. Y lo mejor es, desentendiéndose de lo sensible, arrojarse con juvenil ardor a las ciencias, contemplar los números, y así esforzarse en la comprensión de qué es el ser".

En este fragmento, que en Eusebio se transcribe precedido de la importante noticia de que Numenio interpreta allí el pensamiento (diánoia) de Platón, se advierten de primera intención los siguientes temas:

 Una doctrina sobre el conocimiento de los cuerpos. No se trata solamente de un conocimiento sensible, sino de un conocimiento racional. La sensibilidad nos daría sólo una percepción de lo singular y fluyente. Pero todo cuerpo necesita, para mantener su estructura, un alma incorpórea 2. Y a los cuerpos de Numenio, como a su "mundo", compuesto de Dios y materia, de providencia y necesidad, de unidad v dualidad indefinida, se les puede aplicar el siguiente juicio, que Paul Friedländer enuncia sobre el Timeo platónico 3: "Si este mundo no fuera más que cambio, no podríamos ni siquiera hablar de él : sólo podríamos mover nuestro índice para simbolizar su completa inestabilidad, como hacía Cratilo, el discipulo de Heráclito; pero este mundo cambiante y móvil tiene. al mismo tiempo, una gran dosis de estabilidad. La naturaleza, por consiguiente, está constituida por dos principios que se mezclan: voûc, mente, que equivale a luz, orden, estabilidad, lo que "da sentido"; y ἀνάγκη, "necesidad", fuerza ciega o, para usar la frase de Henry Adams, 'la fútil locura del infinito'".

Así, pues, este conocimiento racional de los cuerpos sólo es posible en tanto y en cuanto los cuerpos participan del Bien y de la Belleza de la Idea; no en cuanto son materia, pues en este aspecto participan de la incognoscibilidad propia de ésta. O, en otros términos, que la inteligencia sólo conoce, en sentido propio y estricto. Jo inteligible.

Con "entender" los cuerpos hemos traducido el λαβεῖν que usa Numenio, y que significa propiamente captar o aprehender; porque la referencia a los signos que surgen de las cosas semejantes y los medios de reconocimiento que existen en las cosas próxi-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cfr. LEEMANS, ob. cit., p. 89: Omne corpus ad subsistendum anima incorporea egere. Testimonio 29, ΝΕΜΕΒΙΟΒ; περὶ φύσεως ἀγθρώπου, p. 69 Matth.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> PAUL FRIEDLÄNDER, Plato - An Introduction (Trad. H. Meyerhoff), cap. XIV, New York, 1958.

mas, revela que se trata de un conocimiento coherente, organizado, incluso científico. Y es que los cuerpos no son la materia. A ésta se la declara directamente incognoscible, precisamente porque, en cuanto materia, es infinita, inconmensurable, irracional, desordenada (fr. 13 L.). Más aún, como veremos, la materia es lo único incognoscible en la doctrina de Numenio, aunque se haya pretendido que Dios es incognoscible. El mismo fr. 13 citado declara conocibles a los cuerpos e incognoscible a materia, en los siguientes términos: "si [la materia] es incognoscible, es necesariamente desordenada, porque conocer lo ordenado es fácil". Y los cuerpos, como se dijo en el fr. 11, están dotados de cierto ordenamiento que conocemos mediante los signos que establecen sus relaciones de semeianza y proximidad.

- 2. Una contraposición entre el Bien y los cuerpos. Para el conocimiento del Bien no hay medio ni instrumento alguno (μης καή τις ούδεμία); no tiene proximidad ni semejanza con sensible alguno. No nos apresuremos a decir si cabe de él algún conocimiento racional. Pues el Bien que, lo mismo que en Platón (Rep. 599b) está éπέκεινα τής ούσία, puede ser alcanzado sin embargo por un conocimiento intuitivo, excepcional, no dialéctico (aunque el ascenso dialéctico es su condición imprescindible), no discursivo, sino inmediato, repentino (έξαίφνης, cf. Simposio 210 e); y además, en Numenio como en Plotino, pero a diferencia en esto de Platón, extático. Y si ya es bastante discutible y discutido el carácter de "racional" que este conocimiento sigue teniendo en Platón (nosotros creemos que lo es, pero no podemos fundarlo en esta ocasión), mucho más discutible resulta aún en Numenio.
- 3. Una identificación del ser y el Bien: aquí se advierte una diferencia importante con respecto a Plotino; para éste el Bien no es todavía el ser; el Bien es sólo causa del ser; el ser de Plotino corresponde sólo a la segunda hipóstasis; el verdadero ser es el voûç, la Inteligencia. Para Numenio el ser, lo incorporal y el Bien son sinónimos. No se afirma solamente que el ser es incorporal, sino más bien aún, que "lo incorporal es el ser": "Declararé que no igmoro el nombre de lo incorporal... el nombre de lo incorporal es la sustancia (coo'ca) y el ser ... Admítase, pues, que lo incorporal es el ser". "Todo esto nos refirma también en nuestra profe-

<sup>4</sup> είναι τὸ δν τὸ ἀσώματον. Tal vez haya que traducir: que el ser es lo incorporal, lo que en el fondo diría lo mismo, pues los términos son convertibles en todo caso, desde el momento que se coloca el artículo delante de ἀσώματον. Pero nunca, como a veces se ha traducido, que el ser es incorpo-

rencia por la lección que traducimos al final del fragmento y que nos revela la identificación del Bien con el ser. Las palabras del texto impreso por Leemans son: τί ἐστι τό δυ; pero otra lección da: τί ἐστι τό ἔυ. Y el mismo editor anota a pie de página: "Fortasse legendum est τό ἔυ. Id enim idem essa etque τὰγαθο de quo hic sermo est, docemur frg. 28, p. 142, 17." Y en el frg. 28 leemos: Οὕτω τοι ὁ Πλάτων ἐκ συλλογισμοῦ τῷ δξύ βλέποντι ἀπέ-δωκε, τὸ ἀγαθον ὅτι ἐστίν ἔυ (Asi Platón, con un silogismo demostró, para quien mira con penetración, que el Bien es uno). Nótese que aquí falta el artículo delante de ἔν, de modo que no se podría traducir, como algunos lo han hecho para justificar la lección τὸ ἔν en vez de τό ὄν en el frg. 11, que "el Bien es lo uno", sino que "el Bien es uno". De esto resulta, pues, que si se está tratando del Bien en el frg. 11, también Numenio ha identificado el Bien con le ser.

4. Pero aunque no hay instrumento alguno que permita cappor proximidades y semejanzas este ser-incorpóreo-Bien, hay un medio de alcanzarlo. Sigue en el frg. 11 la exposición de ese medio por una comparación y una descripción: "Lo mismo que si uno, sentado sobre una atalaya...", etc.

Y desde aquí seguimos en un terreno entre religioso y filosófico. Religioso porque el Bien-ser-incorpóreo es Dios, más aún, el primero y más alto dios para Numenio; y la única forma de su conocimiento es una visión extática que es un contacto y una contemplación (θεωρία): pero es también filosofía porque ese conocimiento no deriva de una revelación que haya sido transmitida, ni depende de una aparición milagrosa ni sobrenatural, sino que puede ser alcanzada (en una forma que será característica del neoplatonismo) en virtud v como meta final de un ascenso dialéctico. Es decir que hay un método para llegar a ese conocimiento, y ese método no es teúrgico sino racional. Aunque Numenio diga que es "un método no fácil, sino divino" (οὐ ραδίας, θείας δὲ πρὸς αὐτὸ δεῖ μεθόδου), este carácter divino no deriva de una intervención de Dios: sino que, como lo demuestra la continuación inmediata, se trata del progreso de la inteligencia y de su depuración a través de las ciencias. la contemplación de los números. la contemplación de las esencias. Todo ese método y sus resultados

ral. Semejante traducción, además de tropezar con la dificultad gramatical señalada, contraría el sentido de todo el fragmento (efr. especialmente las palabras; "no ignoro el nombre de lo incorporal").

son del mejor y más puro platonismo. Y a esta altura de nuestro trabajo conviene señalar cuál es el alcance que asignamos a esta expresión, cuando se trata de Numenio y de su época, tan especial, tan curiosa y tan decisiva en la evolución final de la filosofía antigua.

Desde la Nueva Academia por lo menos, y seguramente desde Pirrón, el escepticismo había venido realizando, aparte de la obra ostensible que en sus representantes históricos puede leerse, una obra menos visible pero no menos radical. Había ido minando lentamente la confianza en la posibilidad de la razón humana para descubrir la verdad absoluta v universalmente válida, confianza que había constituido el rasgo distintivo de la filosofía helénica clásica; a punto tal que ni siquiera los más decididos impugnadores del escepticismo. Numenio entre ellos, estaban enteramente exentos de esa letal influencia. Numenio ha combatido con acritud. hasta con saña, la actitud escéptica de la Nueva Academia, no menos que el eclectismo de Antíoco de Ascalona, en una obra de la que se conservan largos fragmentos: Sobre el apartamiento de los Académicos con respecto a Platón (περί τῆς τῶν 'Ακαδημαϊκῶν πρὸς Πλάτωνα διαστάσεως); pero esta crítica no va a la raiz del problema ni contiene elementos que permitan superar el escepticismo (o que lo intenten por lo menos), sino que consiste en mostrar, como si esto fuera un argumento perentorio, la "disidencia" o apartamiento de la Academia con respecto a la doctrina del maestro v fundador.

A esta actitud intelectual viene a sumarse en el siglo II d.C. (la actividad filosófica de Numenio puede ubicarse con bastante seguridad entre los años 160 y 200), una poderosa corriente espiritual: una religiosidad exaltada que, probablemente y por lo menos en gran parte, se ha originado en el contacto del helenismo con las culturas, tradiciones y religiones orientales. Esta inquietud se ha manifestado de diversas maneras; en la admisión v asimilación de religiones exóticas, especialmente de los cultos y misterios egipcios; en la mezcla o confusión de las divinidades griegas con las orientales (teocrasia); en una aspiración a una religión universal que fundiera los distintos cultos y creencias: y en una tentativa concordante de canalizar todas estas nuevas preocupaciones en modos filosóficos de expresión. De este último esfuerzo nace el "predominio del problema religioso" que sirve para caracterizar como subsiguiente al "predominio del problema ético", la segunda y última fase del período helenístico-romano.

De la combinación de estas dos posiciones derivan dos conse-

cuencias muy características de la época: 1) un debilitamiento de los aspectos más teóricos y científicos de la filosofía: decae el interés por las investigaciones lógicas, matemáticas, físicas, políticas y gnoscológicas. La filosofía se preocupa primordialmente de las cuestiones éticas, religiosas, incluso metafísicas en cuanto la metafísica toca a la teología, e incluso psicológicas, en cuanto las especulaciones sobre el alma conciernen sobre todo a su origen y a su destino escatológico: el problema del mal domina en todas las filosofías de este siglo y del anterior; el ansia por lograr la purificación alcanza una intensidad que en los tiempos clásicos sólo tiene su paralelo en el orfismo, cuvos mitos y exigencias se reinterpretan ahora vinculándolos con doctrinas pitagóricas. En suma, la filosofía no debe ser una pura especulación intelectual que se pierda en la infinidad de las argumentaciones dialécticas o en los conocimientos científicos, sino que debe fundar una doctrina de vida y dar respuesta segura a los más acuciantes problemas morales y religiosos del hombre 5, 2) Puesto que la pura facultad razonante del hombre se ha manifestado incapaz de proporcionar la necesaria y anhelada certeza, se afirma con creciente empuje la necesidad de otra fuente, y ésta será, naturalmente, la revelación.

También Numenio lo cree así: en el frg. 9a L. leemos: "el trata estas cosas deberá, después de haberlas apoyado en el testimonio de Platón, volver hacia atrás, unir estas doctrinas a los discursos de Pitágoras, invocar las naciones más célebres, hacer conocer sus iniciaciones y sus dogmas y las consagraciones que han instituido, en reconocida concordancia con Platón, los Brachmanes y los Judíos y los Magos y los Egipcios".

Pero reducirse a este método sería, en verdad, muy poco filosófico, aunque el procedimiento tendría cierto valor como intento de interpretación de las filosofías o doctrinas anteriormente dadas. Y el exacto valor filosófico de los escritos de Numenio, en la medida escasa y fragmentaria en que podemos conocerlos, se expresa bastante fielmente en el siguiente párrafo de Leemans (ob. cit. p. 23): "En resumen podemos decir que en ninguna parte se tiene la impresión de leer a alguien que busque ante todo la verdad—él quiere seguridad y no se la deja arrebatar por ninguna dialéctica. Ante nuestra vista aparece la imagen de un hombre que

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> GILBERT MURRAY, Five Stages of Greek Religion, London, 1935-1943, cap. IV, "The Failure of Nerve" ha descripto los caracteres de esta época con insuperable penetración y ecuanimidad.

quiere presentar de una manera atrayente y de acuerdo con la moda reinante, ciertas formas de pensamiento que él tiene por delante; sin embargo, es al mismo tiempo un convencido, uno que se siente apóstol, como lo prueba la pasión con que lucha en muchos pasajes contra los estoicos y los escépticos: más inspiración poética, más intima religiosidad también, que filosofía sensata. Sin embargo, no hay que exagerar: [...] en todos los pasajes conservados, se hace oir un filósofo de escuela. Léase p. ej. el frg. 12 (la explicación sobre la materia), los frgs. 13 a 17 sobre lo incorpóreo, las noticias de Proclo sobre las tesis metafísicas de Numenio, como p. ej. la µébefa el volç vontoïc. Esto es filosofía, no relición, ni tampoco reflexión filosófica sobre relición".

Concluyamos, pues; si no se tiene tanta fe en las demostraciones racionales como en la revelación, y si por otra parte se es un filósofo que no puede contentarse con la revelación trasmitida por la tradición, no queda otro camino que buscar una revelación que sea una presencia de Dios ante el alma, un conocimiento directo, una noética de tipo intuitivo y místico: en una palabra, una experiencia. Y las condiciones de esa experiencia son las que nos describe en el frarmento 11 que estamos comentando.

"Sentado sobre una atalaya". La comparación es transparente. Para llegar a esa altura desde la cual se divisa ampliamente el mar y lo que hay sobre él, es menester haber recorrido todo el camino de la dialéctica ascendente. Y sólo desde allí se puede alcanzar la pequeña embarcación pesquera, solitaria, oscilando entre las olas. La intuición del Bien no se da a cualquiera, sino sólo al que ha recorrido antes un cierto camino y que por eso puede ser comparado al que ha llegado a la atalava. La mente que puede contemplar el Bien es, como dice Leemans en nota, "mens a corpore secessa": la que se ha separado, desprendido del cuerpo. Y desprenderse del cuerpo va no significa, como en las doctrinas órficas y prácticas chamanísticas, salirse de él, dejándolo inanimado mientras el alma sola se transporta a lugares lejanos. Significa solamente un apartamiento creciente de lo sensible, tanto en el orden del conocimiento como en el orden moral. Lo confirma la continuación; ούτως δεί τινα άπελθόντα πόρρω άπὸ τῶν αἰσθητων: "así es preciso que uno, apartándose lejos de lo sensible..." El movimiento que lleva a la atalava es al mismo tiempo un retiro y una ascensión. Este movimiento es la condición previa de toda contemplación, y consiste en un desasimiento, en un desprendimiento paulatino de todas las potencias sensibles y, en forma coincidente, con una concentración en la propia unidad interior, a la que nosotros llamaríamos espíritu pero que en la época de Numenio (por lo menos en la tradición filosófica a que él se adscribe), se denomina volç. Festugière® dice a este propósito: "Es una verdad de experiencia que no hay contemplación posible sin recogimiento. Este recogimiento es doble. Implica una preparación lejana y una preparación inmediata. La preparación lejana es este alejamiento del mundo... Ella es recordada aquí [en los Herme-tica] por κόσμου ἀπαλλοτριοῦσθαι, volverse extraño al mundo. Sin remontarse hasta el Fedón, se puede encontrar fácilmente en la tradición platónica de los siglos II y III, expresiones paralelas. Así Numenio, fre. 11. ..."

Vamos llegando al silencio místico, que en el fragmento se nos describe con expresiones bien logradas. En los Hermetico se lo caracteriza como σιοστή y καταργία πασῶν τῶν αἰσθήσεων, y en ellos se hace consistir el conocimiento de Dios (γνῶσις) y la contemplación (θέα). Σιοπή es silencio, καταργία reposo absoluto, abandono. Numenio es más rico y más elocuente en este pasaje: "que uno, alejándose de lo sensible, se encuentre solo con el solo Bien, donde no hay ni hombre alguno ni otra alma viviente, ni otro cuerpo grande ni pequeño; sino una soledad absolutamente inefable e inenarrable, como divina emanación  $^{7}$ , donde están del Bien las moradas, las pláticas y los resplandores".

Encontrarse solo con el solo Bien: ὁμιλῆσαι τῷ ἀγαθῷ μόνφ μόνον. El carácter de precursor del neoplatonismo, que siempre se le ha reconocido a Numenio, se manifiesta aquí de un modo brillante. Φυγή μόνου πρός μόνον es la última palabra de las Enéadas de Plotino (VI 9, 11, 50). Plotino habla de una fuga hacia El. Numenio de una intimidad (όμιλ(α) con El. Es el mismo sentido de la palabra διατριβαί, que en la última línea del párrafo precedente hemos traducido por "pláticas": lo mismo cabe decir de la vieja palabra poética ἀγλα(αι, que hemos traducido por "resplandores", y que en Plotino (III 8, 11, 29; IV 3, 17, 21; V 8, 12, 7; V 17, 21, 6) designa la irradiación luminosa del mundo inteligible.

Pero la καταργία, la σιωπή, se enriquecen todavía con la idea de concentración intensa en el νοῦς: "mirando con mirada

<sup>6</sup> A. J. FESTUGIÈRE, La Révélation d'Hermès Trismégiste —IV— Le dieu inconnu et la gnose, Paris, 1954, p. 218.

<sup>7</sup> Seomécioc, Nos ha sido difícil traducir esta palabra, que en el fragmento completo traducimos por "miatica". Pero aquí queremos destacar que la palabra se compone de las raíces 8tóc, dios, y Evoc, que originariamente significó "palabra", pero que luego se ha aplicado a todo lo que se desprende de la divinidada, la revela o la manificata (perfumes, etc.).

penetrante"; el voûç se concentra, se encuentra a sí mismo en aquella mirada; la visión es inestable y fugitiva; se ve por momentos aquella pequeña embarcación solitaria "retenida en los espacios entre las olas". Naturalmente, tenemos aquí solamente una comparación: en realidad se trata de la mirada penetrante, aguda, (ὀξύ δεδωρκός) del voûc: en la concentración, el que está sentado sobre la atalava (ἐπὶ σκοπῆ καθήμενος) mira hacia el mar. hacia afuera. El vouc se concentra y mira hacia si mismo, intensamente (δεύ). Por eso la mirada interior es oscilante, fugitiva, evanescente, como la visión exterior del barquichuelo que oscila entre las olas. Cedo a la tentación de recordar aquí una estupenda imagen de Bergson, cuando describe la visión y la emoción del alma mística: "La personne coïncide alors avec cette émotion; jamais pourtant elle ne fut à tel point elle même; elle est simplifiée. unifiée, intensifiée... Quoi de plus construit, quoi de plus savant qu'une symphonie de Beethoven? Mais tout le long de son travail d'arrangement, de réarrangement et de choix, qui se poursuivait sur le plan intellectuel, le musicien remontait vers un point situé hors du plan pour y chercher l'acceptation ou le refus, la direction, l'inspiration; en ce point siégeait une indivisible émotion... Pour en référer à elle, l'artiste avait chaque fois à donner un effort, comme l'oeil pour faire reparaître une étoile qui rentre aussitôt dans la nuit" 6.

A este carácter fugitivo y evanescente de la visión se agrega también su carácter repentino, que en el texto se expresa, con un doble recurso: μιᾶ βολή κατείδε, lit. vio con una sola mirada, de un solo golpe [de vista]. Tanto el verbo como su complemento instrumental son expresivos. El empleo del agristo κατείδε marca con fuerza el carácter excepcional, no duradero, instantáneo, de la visión, μιᾶ βολῆ, "con un solo golpe de vista" nos lleva compulsivamente a recordar el valor de la palabra ἐπιβολή en Plotino; éste la emplea especialmente para designar la captación de lo Uno; entre varios pasajes podemos citar como muy significativo VI 8, 11, 23, donde Plotino sostiene que para eliminar la causa misma de la aporía que allí se discute, hay que suprimir toda noción de lugar de la idea o conocimiento que tenemos de Dios, y llama a este conocimiento ή ἐπιβολή ή πρὸς σὐτόν. Pero además ἐπιβολή implica, como en los epicúreos, una vuelta de la conciencia sobre sí misma, y designa una visión total, completa, de con-

<sup>8</sup> HENRI BERGSON, Les deux sources de la morale et de la religion (7e, éd., Peris, 1932), p. 270-271.

junto: ἐπιβολή ἀθρόα. Y lo mismo se da en Numenio: con un solo golpe de vista el ojo del νοῦς, divisa el barquichuelo "único, solitario, abandonado", μίαν μόνην ξρημον.

Pero además, μιᾶ βολῆ denota el carácter súbito, repentino, de la visión. Corresponde exactamente al ἐξαίφνης de Platón y de Plotino. El primero usa tal expresión en el Simposio 210 e: ἐξαίφνης κατόψεται τι θαυμαστόν τὸν τὴν φύσιν καλόν (se verá súbitamente algo maravilloso y bello por naturaleza); y Plotino V 3, 17, ὅταν ἡ φυχή ἐξαίφνης φῶς λάβῃ (cuando súbitamente el alma capte la luz).

Hasta ahora hemos mencionado de paso, sin detenernos a fundarla, una identificación entre el ser-Bien y Dios. Con lo que hemos dicho sobre nuestras razones para adoptar la lección τὸ ὄν v no τὸ ἕν al final del frg. comentado, baste para la identificación del ser y el Bien. El frg. se ocupa del conocimiento del Bien, τάναθόν, v se encuentra en el Libro I del περί τάναθοῦ. Y al describir la divina (θεσπέσιος) soledad inefable, dice que allí se encuentran las moradas (ήθη), pláticas y resplandores del Bien (τάγαθοῦ). No se nombra en todo el frg. a Dios ni a alguno de los dioses de que en otros pasajes habla Numenio, y a los que tendremos que referirnos para confirmar nuestro aserto de que aquí también se trata del mismo Dios. Pero, sin salir todavía del pasaje comentado: ¿quién o qué es lo que se encuentra, pues, en esa soledad? αὐτὸ δὲ ἐν εἰρήνη ἐνεὐμενεία τε, ἥρεμον τὸ ήγεμονικόν, ίλεων ἐποχούμενον ἐπὶ τῆ οὐσὶα: "él mismo en paz y en benevolencia, tranquilo, el dirigente, llevado. benigno, sobre la esencia". αὐτὸ (él mismo), ῆρεμον τὸ ἡγεμονικόν (tranquilo, el dirigente) ίλεων ἐπογούμενον (benigno transportado, son neutros). Parecen corresponder adecuadamente al Bien, τάγαθόν, es decir, a un objeto, y no a Dios, un sujeto. Pero al mismo tiempo la benevolencia, la benignidad, la paz, el atributo de tranquilo dirigente, hacen pensar en otra cosa.

El bien en si, αὐτοάγαθον es, según el frg. 29 L. ο πρῶτος οῦς, y en el νοῦς hay actividad, o mejor dicho, él es actividad. No importa que el mismo Numenio llame al primer Dios ἄργος τῶν ἔργων ἔψηπάντων (inactivo con respecto a todas las obras); lo único que esto significa es que el primer dios no es demiurgo, no ha creado el mundo; essa cosas del mundo son las de que de-

Sobre los orígenes y alcances de la expresión ἐπιβολή en Plotino, v. especialmente J. M. Rist, Plotinus - The Road to Reality (Cambridge, 1967), p. 51 es.

clara que el primer voûç no es el autor. Más aún, en el frg. 24, donde también contrapone el primer dios al segundo en cuanto el primero es ἐστάς, quieto, mientras que el segundo se mueve, δδὲ ἐσότερος ἔμπαλιν ἐστι κινούμενος agrega enseguida: "digo que el reposo (στάσις) atribuido al primer (dios) en lugar del movimiento atribuido al segundo, es un movimiento connatural (κίνησιν σύμφυτον)". Y ha de notarse que éste es uno de los fragmentos en que ya no se emplean expresiones tales como τάγαθόν ο νοῦς, sino directamente ὁ πρῶτος, ὁ δεύτερος θεός. El segundo dios es el demiurgo, y el noῦs que está por sobre él, es el primer dios.

Muy ilustrativo resulta a este respecto el frg. 26 L., que pertenece al Libro VI del mismo tratado (περὶ τάγαθοῦ): "Puesto que Platón sabía que entre los hombres solamente el demiurgo era conocido, pero que el primer noûs, que se llama el ser en si (αὐτὸ δ<sup>ν</sup>), era totalmente desconocido para ellos, por eso habló así, como si uno dijera: ¡Oh hombres, el noûs que vosotros conjeturáis no es el primero, sino que hay otro, antes que éste, más venerable y más divino (θειότερος)!"

De donde resulta evidentemente que si el segundo dios es el demiurgo, la mente (νοῦς) que es más divina (θειότερος) y anterior (πρὸ τούτου) es el primer dios.

Nuestra traducción de las palabras con que Numenio lo caracteriza es muy literal, tal vez demasiado. Así lo hemos hecho para poner ante los ojos del lector las oscuridades, problemas y dificultades que depara; de ahí ha resultado que el rávyadóv de que se habla en el frg. 11 L. no aparezca muy claramente como Dios. Por eso resultará útil confrontar nuestra traducción, en esta parte, con las de Festugière, Martano y Séguier de St.-Brisson que, sin ser infíeles, son sin embargo más audaces, más interpretativas que la nuestra. Se trata principalmente de las palabras: fipotov tò ήγεμονικόν, Γκου ἐπογούμενου.

Festugière (ob. cit., p. 129) traduce: "et où il se tient luime, souriant, dans la paix, avec bienveillance, le Tranquille,
le Souverain Maître". Séguier: "Là, dans une paix profonde,
dans une bienveillance constante, le bien habite solitaire, unissant le commandement à la commisération." Martano "o: "sereno, il Signore". Y es oportuno recordar que, con buenas razone,
a veces se ha vinculado este pasaje de Numenio con la Carta IIa.

<sup>10</sup> F. MARTANO, Numenio di Apamea, un precursore del neoplatonismo (Roma, s/f.), pp. 68.

(quizás inauténtica) de Platón (312 d-e): "Relacionadas con el rev del universo están todas las cosas, y por su causa existen, y de todas las cosas bellas él es la causa."

Volvemos ahora, pues, al tema del dios desconocido o simplemente incognoscible. Evidente resulta del frg. 26 L. que poco más arriba hemos traducido, que Numenio se considera en este punto como un fiel intérprete de Platón. Y probablemente, como muchos lo han indicado, las palabras de ese frg. ("el noûs que vosotros conjeturáis..., el αὐτὸ ὄν..., era totalmente desconocido para los hombres...") se refieren a Timeo 28 c: τὸν μέν οδν ποιητήν καί, πατέρα τοῦδε τοῦ παντός εὐρεῖν τε ἔργον καὶ εὐρόντα εἰς πάντας αδύνατον λέγειν) ("Pues encontrar al creador y padre de este universo [es difícil] tarea, y que el que lo ha encontrado lo comunique a todos, imposible"). Sea que Numenio se haya referido a este pasaje o no, no vemos razón alguna para decir, como Festugière (ob. cit., p. 128) lo dice apoyándose explícitamente en el frg. 26 L., que el primer dios es "absolutamente incognoscible" ... "Y sin embargo (agrega luego] tenemos la posibilidad de tener alguna vista de Dios, por una captación intuitiva que no dura sino un instante, frg. 11 L".

Si Numenio se ha referido al pasaje de Timeo 28 c. es evidente que no puede haber considerado a Dios incognoscible, puesto que Platón sólo declara allí que el encontrarlo es "tarea difícil" (ἔργον) y sólo considera imposible (ἀδύνατον) comunicarlo a todos. Esta posición platónica responde al carácter inefable que para él tiene siempre la más alta verdad, la Idea del Bien, declarada ἐπέκεινα της ουσίας (Rep. 509 b) y lo que en la Carta VII 341 c-d aparece como el objeto fundamental de sus preocupaciones, sobre lo cual no hay ni debe esperarse escrito alguno auyo, porque no es susceptible de expresión verbal (ρητόν) como las otras ciencias (μαθήματα).

Las citadas frases de Festugière sólo pueden significar: o bien que atribuve a Numenio una contradicción entre el frg. 11 L. y el frg. 26 L., o que establece alguna diferencia entre conocer y tener alguna vista de Dios.

Quizá las ideas sostenidas por el mismo Festugière en otra de sus obras 11 ayuden a disipar el equívoco. Allí se pone al más alto Dios (πρώτος θεός) y no al alma del mundo ni al demiurgo, como único y verdadero objeto de contemplación (θεωρία): "Di-

<sup>11</sup> A. J. FESTUGIÈRE. Contemplation et vie contemplative selon Platon (2e. ed., Paris, 1950), p. 266.

cho de otro modo, la θεωρία religiosa no puede apuntar sino a un ser visto por el voῦς, sentido como presente en una especie de encuentro que sobrepasa el conocimiento noético."

Pero si pesamos cuidadosamente el frg. 26 de que ahora se trata, no creemos que la palabra dyvooúµενον allí empleada signifique incognoscible. Sería ingenua pedantería sugerir que Festugière hava confundido el significado de un participio mediopasivo con el de un adjetivo verbal. Pero tenemos que decir que, en nuestra opinión, las palabras παρά τοις άνθρώποις ν παρ'αύτοίς, dan a los participios que les siguen, γιγνωσκόμενον y su opuesto άγγοούμενον, las significaciones de "conocido" y "desconocido", no de "conocible" e "inconocible". El "entre los hombres" o "para los hombres" tiene, pues, la misma significación que en Timeo 28 c se asigna a είς πάντας (a todos) esto es, que la captación (λαβείν) del Dios-Bien sólo es posible por un procedimiento no fácil, sino divino (frg. 11: οὐ ραδίας, θείας δὲ πρὸς αὐτό δεί μεθόδου). Que en el frg. no se emplee la palabra "conocer", sino "captar" (λαβείν) no puede tener importancia alguna, puesto que la misma palabra se aplica (frg. 11, 1.4) al conocimiento de los cuerpos.

Apuntemos todavía otra sugestión: que en el pensamiento de Platón, v también por consiguiente en el de Numenio (recordemos que, serún el testimonio de Eusebio, Praeparatio Evangelica XI 21, p. 543 B = Leemans p. 131, 2-3, Numenio ha escrito este pasaje interpretando el pensamiento de Platón; τὴν τοῦ Πλάτωνος διάνοιαν διερμηνεύον), la imposibilidad de comunicarlo a todos deriva no solamente de su carácter άρρητον, sinode una falta de preparación moral e intelectual en el hombre común: la "preparación lejana" de que habla Festugière. Hemos dicho que la Carta IIa. de Platón es probablemente inauténtica. Sin embargo, Taylor 12 parece considerarla auténtica, cuando al comentar Timeo 28 c 3 escribe: "La teología como ciencia comienza con la polémica contra (a) el ateísmo (b) la negación del gobierno moral del mundo en Leyes X. Esta es la razón por la cual en la Segunda Carta Platón no da a Dionisio, que lo ha estado requiriendo, acerca del tema, nada más que misteriosas indicaciones de su significiado (Ep. II. 312 c). El sostenía que su teología no debía ser descuidadamente divulgada a los hombres

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> A. E. TAYLOR, A Commentary on Plato's Timaeus (Oxford, 1928), p. 71.

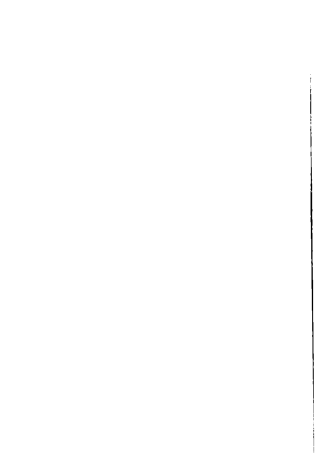
que no tenían la seriedad moral e intelectual para pensarla por si mismos, cuando se les había indicado el camino recto". Y en efecto, la declaración de la Carta IIa. va precedida de las siguientes palabras: "Porque según el dicho de aquél, tú dices que no se te ha hecho demostración suficiente sobre la naturaleza del primer [principio]. Hay que decírtelo por medio de enigmas, a fin de que, si la tableta escrita sufriera algún daño de mar o de tierra el que la lever no lo entienda."

Resumiendo, podemos concluir:

- a) Que Numenio de Apamea, espíritu religioso y totalmente compenetrado de los ideas de purificación, de ascetismo y de represo del alma hacia su verdadera patria, es también una mente filosófica (y aún en este aspecto no carente de cierta originalidad) que trata de fundar, con rigor racional y con pleno apoyo en la doctrina de Platón, la posibilidad de un conocimiento directo, a modo de una verdadera experiencia, de la más alta divinidad;
- b) que acude a la tradición, a la revelación y a la autoridad, en lo cual también está de acuerdo con las condiciones de pensamiento en su época, como un medio de tener un punto de partida firme, una certeza inicial que le permita construir una doctrina coherente. Pero no se conforma con esa tradición. Considera que la visión de Dios es la más alta meta de la filosofía, y que lo más elevado para el sabio, que de esta manera se ha hecho teólogo según dice Leemans<sup>13</sup>, "es entonces experimentar por sí mismo esa revelación, y como el pensamiento racional (discursiyo) es completamente impotente, la revelación consistirá en una visión inmediata y extática; la preparación para ella consiste en una visión inmediata y extática; la preparación para ella consiste en una visión inmediata y extática; la preparación para ella consiste en una visión inmediata y extática; la preparación para ella consiste en una visión inmediata y extática; la preparación para ella consiste en una visión inmediata y extática; la preparación para ella consiste
- c) Y hemos de agregar por nuestra parte a este juicio de Leanns, que tal purificación no es sólo moral, sino también intelectual, limpieza del "ojo del alma", obtenida por el cultivo de las ciencias. En el mismo frg. 11 L. que comentamos tenemos una valiosa indicación en tal sentido. Después de desechar todo contacto con lo sensible para el que quiera llegar al conocimiento del Bien, agrega: "y lo mejor es, desentendiéndose de lo sensible, entregarse con juvenil ardor a las ciencias, contemplar los números, y así esforzarse en la comprensión de qué es el ser". O sea, la paideía de la República: ciencias, matemáticas, dialéctica, finalmente intuición del Bien; conocimiento de contenido cad vez más ideal, o sea más real, puesto que en Platón a mayor

### EL CONOCIMIENTO MISTICO SEGON NUMENIO

grado de inteligibilidad corresponde mayor grado de realidad. Platón ha enseñado, siempre hacia la misma meta, en el Simposio la vía de la belleza y del amor, en la República la vía del conocimiento, en el Fedón la vía de la muerte. Tal vez la primera no esté muy desarrollada en Numenio, a juzgar por los fragmentos y testimonios transmitidos; pero sí, sin duda alguna, las otras dos.



# EL SIGNIFICADO DE LAS "OPINIONES" EN PARMENIDES

Por Néstor Luis Cordero \*

E N el verso 51 del fr. 8 de Parménides leemos: "de acá en fr. 19—que culmina la reconstrucción de su Poema— encontramos esta afirmación: "así surgieron estas cosas, según la Opinión..." Entre ambos pasajes se extiende la descripción de las Opiniones de los Mortales, cuya significación en la filosofía parmenidea ha sido objeto de interpretaciones muy diversas. No sotros creemos que una vía de acceso adecuada a la comprensión de este problema puede encontrarse en el elemento central del pensamiento de Parménides: en su concepción del ser. No pretendemos desentrañar en este momento la significación y el alcance del ser parmenideo, pero queremos recordar algunos de los caracteres i puestos de relieve por Parménides en su descripción del ser, cuyo examen nos ayudará a comprender el valor que tienen las Opiniones en su sistema.

Para Parménides el ser es —entre otras cosas— único y total. Se trata de una totalidad única ², singular y continua (fr. 8.4, 8.6, 8.23, 8.25), completa en sí misma (8.33), junto a la cual nada podrá surgir (fr. 8.24) porque nada existe, aparte del ser (fr. 8.36). Esto es así porque los "limites" del ser concuerdan, tautológicamente, con los de la realidad. Como observó Bick-

- \* Miembro de la carrera de Investigador del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas.
- <sup>1</sup> En realidad, el término que utiliza Parménides ("σῆμα") equivale preferentemente a "signo" o "prueba" (cf. el léxico de Liddell-Scott-Jones). Se trataría de pruebas de la existencia o de la realidad del ser.
- No nos basamos en el término "§y", cuyo significado ha sido muy contestado por la critica, aino en ciertos caracteres, como "juovoycyte", y en la afirmación de 8.36, de los que concluimos la unicidad del ser parmendeo. No creemos, por ello, que el ser sea "completo" y no "uno", como scitiene Untersteiner (Pormenide, Florencia, 1958, Cap. I, passin), sino que, segin la afirmación de Timpanaro Cardini, consideramos que "els era parmedo es "completo"; por consiguiente, es 'uno' "("Saggio sugli Eleati", en Stuti Classicie o Porientali, 16, 1967, p. 179.

nell<sup>3</sup>, para Parménides "la realidad es lo que existe". La filosofía de Parménides consiste en el desarrollo de una única afirmación. en su doble aspecto: hay realidad, y el ser es real.<sup>4</sup>.

Este monismo absoluto constituye el núcleo central del sistema parmenídeo. Pero el mismo tiene un correlato que podriamos denominar "gnoseológico" e: la Verdad consiste en el reconocimiento de esta realidad única y total del ser. No obstante, podemos observar que la estructura mendológica del razonamiento parmenídeo se basa en la presentación de posibilidades antitéticas cuya resolución —a diferencia de lo que ocurre, por ejemplo, en la filosofía heraclitea, que armoniza las oposiciones, o en el sistema hegeliano, que las supera en una síntesis que las engloba— consiste en la eliminación del elemento negativo, en razón de su contradicción interna (y no sólo en virtud de su oposición al elemento positivo). En esta estructura dicotómica, la tesis positiva está representada por la Verdad; la antítesis —el elemento negativo, intrínsecamente contradictorio—son las Opiniones.

Esta antítesis Verdad vs. Opiniones opone, por un lado, el mensaje revelado por la Diosa al "mortal que sabe" (fr. 1.3), y por el otro, la ficción forjada por los mortales, "gente sin criterio" (fr. 6.7) que deambula por un camino equivocado que vuelve a su punto de partida (6.9). Pero, puesto que en la base del sistema parmenídeo tenemos un monismo ontológico absoluto, estas dos perspectivas "gnoseológicas" corresponden a un solo "objeto" de investigación: la realidad única y total del ser. Verdad y Opiniones son dos tipos de acceso a esa totalidad. El "objeto" del conocimiento es el mismo tanto para el mortal privilegiado que ha obtenido la ayuda de la Diosa como para el hombre común o incluso el filósofo que vagabundea a ciegas. La diferencia consiste en que la perspectiva del primero descubre el elemento esencial en la realidad: su unicidad y la imposibilidad de que el ser no sea real; mientras que la perspectiva humana. engañada por las ápariencias, otorga realidad sólo a las formas

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> P. J. BICKNELL, "Symposium on Parmenides", Apeiron, 2, 1967, p. 11.
<sup>4</sup> En nuestra tesis Les deux chemins de Parménide (Paris, 1971) analizamos el alcance de esta afirmación parmenidea.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Utilizamos con reserva el término "gnoscológico" pues en la filosofía de Parménides es imposible —y anacrónico— deslindar un plano gnoscológico del correlato ontológico (o viceversa), dada la identidad entre el pensamiento y la realidad formulada en el fr. 3 y en el fr. 8.34 aq.

exteriores o y elabora a partir de las mismas una cosmovisión completamente ilusoria. Los primeros cincuenta versos del fr. 8 se ocupan de la exposición de la Verdad, que es el "único camino" (fr. 8.1) que queda para el pensamiento; y en el verso 8.52 comienza la descripción de las Opiniones, camino completamente incognoscible (fr. 2.6) del cual debe apartarse el pensamiento (fr. 7.2). Veamos cuáles son los rasgos más generales de las Opiniones que presenta Parménides, y por qué razón es necesarios us aprendizaje.

Las Opiniones son una creación humana 8 (un "engendro", podríamos decir, si tenemos en cuenta que la "generación" está eliminada del ámbito de la Verdad y es sólo un "nombre" colocado por los hombres) que surge como consecuencia de la desobediencia, por parte de los mortales, de la prohibición de la Diosa respecto del camino de investigación que se basa en la existencia de la nada (tesis contradictoria, rechazada en los fr. 2, 6 y 8). Los mortales que se aventuran por ese camino, en vez de juzgar con el logos (fr. 7.5) valoran las apariencias exteriores —que, para ellos, son reales— mediante un punto de vista dualista (fr. 8.53). Este es el significado de la descrpición de los principios en que se basan las Opiniones; los mortales "establecieron dos puntos de vista "para dar nombre a las apariencias externas 1º".

e Recordemos que Parménides no admite niveles o grados en la realidad, que es absolutamente homogénea (fr. 8.44). Por ello, no encontramos en él una antitesis del tipo "mundo inteligible ve mundo sensible". Parménides distingue solamente entre una explicación adecuada de la realidad, y una ficción imaginada por los mortales.

<sup>7</sup> Para una explicación general de las Opiniones parmenídeas remitimos a las excelentes exposiciones de L. Tarán (Parmenides, Princeton, 1965, Part II, Chap. III) y de K. Bormann (Parmenides, Hamburgo, 1971, pp. 126-1371.

Las tres veces en que aparece el término "doza" en el Poema de Parménides, está en relación con la actividad humana (fr. 8.51: "las Opiniones mortales..."; fr. 1.31: "las Opiniones de los mortales"; fr. 19: "así, según la Opinión... pues los hombres establecieron nombres...").

<sup>\*</sup> En la interpretación de este discutido verso 8.53, varios investigadores (entre ellos, P. ALBERTILLI, GIÉ IÈRAGÍ, Bari, 1839, p. 149. n. 5) VI
UNITESTENIRE (op. cit., p. CLXX, n. 11) han seguido la opinión de H. Diels
(Parmendes Lehregeitách, Berlin, 1897, p. 29) segrin la cual γνώμην κατατίβεσθαχ forman una unidad semántica, como puede apreciarse en algunos
ejemplos literarios, y, en consecuencia, relacionam "6500" con "μορφάς". La
construcción ofrece una lectura provechosa del texto, pero, según creemos, la
ubiención del adjetivo numeral sugiere que debemos relacionario con γνώμας
y no con μορφάς. Además, es muy probable que Parménides haya querido
tutilizar la expresión "6500 γνώμας" como contraste de la frase hecha "ida
tutilizar la expresión "6500 γνώμας".

De ellos resulta una concepción dualista de la realidad que concibe la existencia de formas opuestas (fr. 8.55) y que ofrece pruebas o indicios (fr. 8.55) de dichas formas, separados los unos de los otros (fr. 8.56). El error fundamental de esta concepción consiste en el desconocimiento de que hay una sola realidad (sc., el ser), a la cual corresponde un solo pensamiento; la admisión de su existencia; y una sola formulación: el reconocimiento de dicha existencia (fr. 8.2). Los mortales, hicéfalos (fr. 6.5), no comprenden la necesidad de fusionar sus dos puntos de vista en un razonamiento único 11 y por esta razón deambulan por el camino erróneo. A la única realidad del ser contraponen una pluralidad de criterios que, por el sólo hecho de admitir una pluralidad de principios, admiten la existencia del no-ser: cada princípio es idéntico a sí mismo, pero, simultáneamente, no es idéntico a su opuesto (fr. 8.57-8), contradicción que sólo solucionará Platón en el Sofista con su concepción de los grados del ser y la comunicación entre las Formas, pero que no tiene cabida dentro del monismo parmenídeo, para el cual hay una sola realidad. Para los mortales por el contrario, todo está lleno de luz y de noche -es decir, no respetan el princípio de contradicción, postulado por la Verdad-, y, aparte de ellas, "nada hay" (fr. 9.4). Por ello no creemos que sea necesario identificar estas dos formas con el ser y el no-ser y concluir que el error de los mortales consiste en admitir estas nociones a la

γνώμη", utilizada con frecuencia para denotar una unidad de criterio que es, precisamente, la que Parménides sostiene y que está ausente de los mortales (Cf. Demóstenes, 10.59). Como señaló acertadamente Croissant, lo que Parménides pretende resaltar es la antítesis "ulc vs. δύο" ("Le début de la Doxa de Parménide, en Mélanges Desrousseaux, Paris, 1937, p. 107). En cuanto al término "γνώμη" consideramos, con Bormann (op. cir., p. 121, n. 1), que significa "Ansicht, Meinung": es sólo un punto de vista, una perspectiva carente del, respaldo del logos de la Diosa.

<sup>1</sup>º El término "morphé" está utilizado en su significación corriente, ne filosófica, de "configuración externa", "aspecto exterior". Cf. Sófocles Trach. 689 y El 198. Según Bormann (ορ. cit., p. 132) "morphé" es en este contexto sinónimo de "béμας", que hemos traducido por "forma". Cf. también Π. Gomperz, "Psychologische Bobachtungen an griechischen Philosophen", en Imago, X, 1, 1924, p. 15 n. 56.

<sup>11</sup> Este es el significado de la enigmática fórmula "uno de los cuales no es necesario" (8.54). Como observó Croissant, "uno" tiene sentido numérico" (op. cit., p. 102). Tarán, que comparte este punto de vista, traduce: "una unidad de los cuales, no es necesaria" (op. cit., p. 86).

vez 12: el hecho de admitir la existencia de dos principios (en el ejemplo que ofrece Parménides, el Fuego —o la luz—y la Noche, reunidos visualmente en el adjetivo "luminoctámbula" —fr. 14—, que es una auténtica "contradictio in adiecto" 12) implica ya la existencia del no-ser, y es esta admisión la que condena a las Opiniones.

Contrariamente a la Verdad, que describe (o que es idéntica a) la Realidad, las Opiniones quedan confinadas al plano de
las formas externas, de las imágenes, de los nombres. Estos nombres son convenciones impuestas por los hombres, y Parménides
subraya con insistencia esta característica. A cada cosa, los
hombres le han puesto un nombre (fr. 19.3), gracias a lo cual
todo aquello que los mortales han establecido, creyendo que era
verdadero, son sólo nombres (fr. 8.38-9), y por esto las Opiniones son un camino circular que regresa al punto de partida (fr.
6.9): los hombres encentran en la realidad sólo lo que ellos
mismos han puesto en ella. Son los mortales quienes, a modo
de explicación de una realidad que no comprenden, decidieron dar
nombre a las formas (fr. 8.53) y para llevar a cabo esta tarea
se han valido de un punto de vista doble (fr. 8.53) mediante el
cual todo ha recibido los nombres de Luz y de Noche (fr. 9.1).

Para ejemplificar uno de los posibles contenidos de tales Opiniones, Parménides elabora un sistema filosófico ficticio, auténtico compendio de escuelas y de concepciones anteriores. Por ello consideramos que no tiene mayor importancia averiguar conta quien iv va dirigida la crítica implicita en una teoria, como la expuesta en las Opiniones, que sólo consiste en "palabras engañosas" (fr. 8.52): Parménides se opone a todos los sistemas precedentes, pues ninguno estuvo exento del error originario de admitir la existencia del no-ser. Su crítica es múltiple y reúne a sistemas diferentes —incluso opuestos— que, aparte de su diversidad, concordaron en un punto; no advirtieron las consecuencias

<sup>12</sup> Ya F. Riaux (Essai sur Parménide d'Elée, Paris, 1840, p. 87) reconcia que "es a Aristôteles, y no a Parménides, que hay que atribuir esta asimilación imaginaria de los dos puntos de vista del eleatismo". Contra, cf. G. Vlastos, "Parmenides' theory of Knowledge", en Trans. of the Am. Philol. Assoc., 77, 1946, p. 74.

<sup>13</sup> E. Loew, "Das Verhaltnis von Logik und Leben bei Parmenides", en Wiener Studien, 53, 1935, p. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Incluso llegó a sostenerse que Parménides se opuso a una doctrina sustanda por él mismo en su juventud (Rüsrow, "Ueber Parmenides", Verhondl.d.52 versam. deutsch. Philologen und Schülm. in Marburg, Leipzig, 1914, p. 164).

últimas de la tesis "hay realidad", "hay ser" 15. Así, en su defensa del monismo absoluto es muy probable que haya una crítica del pluralismo pitagórico "—como observó Cornford 1"—, y en su oposición a la admisión de la realidad simultánea de los contrarios, una referencia a Herácilto y sus seguidores 18; y, si profuncizamos nuestro análisis en una búsqueda de referencias indirectas, podemos descubrir también alusiones a la teoría de los cuerpos celestes de Tales 19, a la cosmogonía evolucionista de Anaxímes 20, al funçaço de Anaxímento" 1, a la voloración errônea de las Opiniones por parte de Jenófanes 22, etc. Quizá por este motivo, Parménides no vio la necesidad de aclarar quiénes fueron los pensadores que se aventuraron por el camino de las Opiniones: se trata de "los hombres" o de "los mortales", término ambiguo que engloba a los autores de determinados sistemas y a la opinión común de la gente "incensaz de juzgar" (fr. 6.7).

Las Opiniones son una ficción, pero cuando se formulan mediante "una bella ordenación de palabras" (fr. 8.52), se converten en un instrumento peligroso: parecen verdaderas. Los mortales "confían" (fr. 8.39) en que los nombres que ellos han establecido son la realidad. El error no consiste en haber formulado Opiniones, sino en haberlas tomado por verdaderas <sup>22</sup>. Para evitar que este punto de vista humano se pueda imponer a la

<sup>16</sup> K. FREEMAN, The Presocratic Philosophers, Oxford, 1946, p. 144, observa que la existencia del no-ser está implicita en todos los sistemas previos al de Parménides.

<sup>18</sup> No compartimos, en cambio, la opinión de K. Reich ("Parmenides und die Pythagoreer", Hermes, 82, 1954, p. 289) quien ve en el fr. 7. I ("είγας μή ἐοντα") na alusión positiva a la metempsicosia pitagórica: "el que no es (= el muerto) existé", "Μή ἐοντα" es neutro plural y no mase, sing, como se observa en los comentarios ad loc, de Platón y de Arsietótro.

<sup>17</sup> Plato and Parmenides, Londres, 1999, cap. I, passim.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Esta observación, que es hoy un lugar común en la critica parmentea, fue expuesta en detalle por A. Parlin, "Parmenides in Kampfe gegen Heraklit", en Jarbicher für classische Philologie, Supplementband 25, 1999, possim, Al respecto, G. Bréton observó hasta que punto se desnaturaliza la metafísica heraclitea cuando se la convierte en física (Essai sur la Poésie philosophique en Grêce, Paris, 1882, p. 145).

<sup>19</sup> Según Accio, II.26.2. Cf. Tarán, op. cit., p. 245, n. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> En el fr. 4. Cf. REINHARDT, Parmenides und die Geschichte des griechischen Philosophie, Frankfurt a.M., 2\* ed. 1959, p. 50.

<sup>21</sup> En el fr. 2.5. Cf. REICH, "Anaximander und Parmenides", Marburger Winkelmann-program, 1950-1, p. 13.

r Winkelmann-program, 1950-1, p. 1 22 Cf. Tarán, op. cit., p. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Cf. A. H. CORON, "The philosophy of Parmenides", en The Classical Quarterly, 28, 1934, p. 137.

verdad (fr. 8.61). Parménides exhorta al lector a que se informe no sólo de la Verdad, sino también de las Opiniones (fr. 1.28-30). porque es necesario informarse de lo que hubiera ocurrido si las opiniones de los mortales hubiesen tenido existencia auténtica. Esta es la razón por la cual las Opiniones forman parte de la enseñanza que la Diosa imparte al lector, cuyo verdadero alcance está explicado en los versos 31 v 32 del fr. 1 del Poema de Parménides. Para acceder al significado de dicho pasaje debemos aclarar en primer lugar su estructura sintáctica, que ha sido objeto de interpretaciones muy dispares. El pasaje dice: "άλλ' ἔμπης καὶ ταθτα μαθήσεαι ώς τὰ δοκούντα χρῆν δοκίμως 24 είναι διὰ παντὸς πάντα περώντα (Fr. 1.31-32)". Según nuestra interpretación del texto parmenídeo, la referencia a las Opiniones está retomada por los términos "τὰ δοκοῦντα" 25 a los cuales se refiere, como aposición, el participio "περώντα" 28, cuyo complemento directo, es "πάντα" 27; y "διὰ παντὸς", por su parte, es una expresión de carácter temporal 28 que generaliza la afirmación precedente:

24 La lección Boxuião (au) preconizada por Diels (op. cit., p. 57 sq.) y aceptada, entre otros, por Untersteiner (op. cit., CLXII, n. 7), Falus ("Parmenides-Interpretationen", en Acta Antiqua Academiae Sc. Hungarciae, 8, 1980, p. 285) y, recientemente, por R. J. Clark ("Parmenides and sense perception", en Revue des Etudes Greçavas, 82, 1989, p. 16) se basa en una elisión que, como señaló Wilamowitz ("Lestrichte", en Hermes, 34, 1839, p. 204) es dificilmente aceptable en un hexámetro.

22 Cf. W. WIEBMA, "Notes on greek philosophy", en Mammogyne, XX, 1967, p. 409. Contry, cf. Clark (op. cit., p. 18) para quien τό δοκούντα introduce un concepto nuavo: τὰ φαινόμενα. Según H. Schwad. ("Sein und Doxa bei Parmenides", Wiemer Statien, 66, 1933, p. 401), τὰ δοκούντα as to que le parece al hombre, es decir, el mundo tal como el lo ve. Al respecto podemos siirmar que, aun en el caso de que estas dos observaciones fuesen pertinentes, τὰ δοκούντα, al ser "el término técnico opuesto a ἐδν' (Clark, op. cit., p. 16) —del miamo modo que su sinónimo τὰ φαινόμενα—pasa a cormar parte de las Opiniones; y otro tanto ocurre con "el mundo tal como el hombre lo ve" que no es más que una serie de nombres engañosos. C. J. de Vogel, con más cautela, sostiene que τὰ δοκούντα es "el mundo de lo que parece ser" y que más tarde pasó a significar τὰ φαινόμενα (Greek Philosophu, Leiden, 1950, vol. 1, p. 37).

<sup>20</sup> Dificilmente podría aceptarse la lección "περ δυτα", que ofreceno los Mas. D. E y F de Simplicio (περδυτα se encuentra sólo en A) — y que ha sido defendida recientemente por Boeder (Grund und Geopenwart als Pragisid der rinháricachischem Philosophia, La Haya, 1982, p. 124, n. 1)—pues sis etratara de una alusión al ser, Parménides hubiese utilizado la forma sidorta" como en el resto del Poema.

27 Cf. Tarán, op. cit., p. 214.

2º Cf. Sófocles, Ayaz, 105; Herodoto, 1.122; Jenofonte, Anab. 7.8.11.
La generalización que nosotros aostenemos está dedas por la unión de διά πατυτός ν de πάντα. Al respecto, cf. Hipócrates. De Victu. 1.1 y 1.10.

"siempre, incesantemente" 29. Pero los términos claves del pasaje son δοκίμως y χρήν. Gran parte de los investigadores sostiene que "δοκίμως" tiene en este contexto el significado de "aceptable" 30, pero ello sólo es posible si nos remitimos a la raíz histórica del término (que deriva de δοκέω, δέκομαι); en cambio, en los escasos testimonios existentes de la utilización de "δοκίμως", la palabra tiene el significado de "genuinamente, realmente, verdaderamente" 31, v otro tanto ocurre en el fr. 1.32, donde la misma se opone a la irrealidad de las Opiniones. Por último, en lo que respecta al imperfecto χρην 82, consideramos que se trata de un "casus irrealis", como propusieron W. Kranz 33 y R. Falus 34, pues se refiere a una acción que hubiese ocurrido si no se hubiera tenido en cuenta el mensaje verdadero de la divinidad 35. Según la construcción que nosotros proponemos, la fórmula "ώς γρην" rige una proposición de infinitivo, en la cual τὰ δοκοῦντα —con sus complementos— es el sujeto, είναι la cópula y δοκίμως el predicado. La traducción de los versos 31 y 32 del fr. 1. en consecuencia, es la siguiente: "Pero, no obstante, también aprenderás esto: cómo hubiese sido necesario que las Opiniones existiesen realmente, abarcando todo incesantemente".

Es decir: sin el aprendizaje previo <sup>36</sup> de la Verdad, los mortales hubiesen dado crédito a las Opiniones; y esto es lo que ha courrido realmente en la historia de la filosofía pre-parmenídea. La perspectiva de Parménides, que no es temporal, parte de cero:

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Cf. G. S. Kirk, Heraclitus, Cambridge, 1962, p. 390.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Cf. Tarán, op. cit., p. 213, n. 27; Borman, op. cit., p. 33; Verdenius, Parmenides, 2º ed., Amsterdam, 1964, p. 49; J. Mansfeld Die Offenbarung des Parmenides und die neschiiche Welt, Assen, 1964, p. 162.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Cf. Esquilo, Pers. 546-7; Jenofonte, Cyr. I. 6.7. En el Léxico de Liddell-Scott-Jones leemos: "δοκίμως = really, genuinelly".

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> La enmienda "χρή", propuesta por A. Peyron (Empedoclis et Parmonidis fragmenta, Leipzig, 1810, p. 55) y aceptada por J. M. Stahl (Kritisch-historische Syntax des Griechen Verbums des klassischen Zeit, Heidelberg, 1907, p. 356), encontró escasos defensores.

ss "τὰ δοκοῦντά... Bestand haben müssten" (W. Kranz, "Ueber Auftund Bedeutung des parmenideischen Gedichtes", en Sitzugsber. d.K. preuss. Ak.d. Wiesenschaften. 47, II, 1916, p. 1170).

<sup>34</sup> Op cit., p. 286.

<sup>38</sup> Cf. Herodoto, 7.9.26; Eurípides, Hip. 297; y, especialmente, Herodoto 2.20.8, donde se elimina la hipótesis irreal de que los vientos etesios hayan sido la causa de las crecidas del Nilo.

<sup>36</sup> Recordemos que la enseñanza de la Verdad abarca los primeros 50 versos del fr. 8, mientras que la exposición de las Opiniones comienza recién en el verso 52 y se extiende hasta el fr. 19.

### EL SIGNIFICADO DE LAS "OPINIONES" EN PARMENIDES

una vez admitida la realidad única del ser, la existencia de las Opiniones es una hipótesis irreal, que merece ser conocida sólo como ejemplificación de un pseudo-razonamiento, contradictorio en sí mismo, y absolutamente inverosimil. No obstante, el lector debe acostumbrarse a comprender el error que se esconde detrás de las palabras engañosas (fr. 8.42): es ésta la única forma de evitar que las Opiniones humanas se impongan a la Verdad (fr. 8.61).



## LA VOLUNTAD, EL BIEN GENERAL Y LOS FINES INDIVIDUALES EN LA FILOSOFÍA PRACTICA DE ARISTOTELES

Por Osvaldo N. Guariglia \*

ENTRO de la discusión de la virtud ética en general, que comprende los libros II y III (hasta el capítulo 8 inclusive) de la Etica Nicomaquea, hay un breve capítulo cuya importancia es sin embargo decisiva para la comprensión de la verdadera naturaleza de la ética aristotéleica. En Eth. Nic. III 6 en efecto Aristóteles polemiza en primer lugar contra dos concepciones enfrentadas del bien y de la crítica de ambas extraerá su propia tesis. Ambas concepciones están expuestas de 1113º15 hasta \*22 con la concisión que caracteriza las notas doxográficas de Ar. y que nos trae una y otra vez a la memoria el hecho de que sus tratados han sido originariamente lecciones en el interior de un circulo de discípulos ¹. A partir de 113º22 hasta el final del capítulo Ar. expone su propia concepción del bien en la esfera práctico-moral.

El presente artículo consta de dos partes. En una primera discritermos en detalle la constitución e interpretación del texto, reservando para la segunda parte la exposición crítico-filosófica de la teoría aristotélica y de sus implicancias.

15 Ἡ δὲ βούλησις ὅτι μὲν τοῦ τέλους ἐστὶν εξρηται, δοκεῖ ἱ δὲ τοῖς μὲν τἀγαθοῦ εἶναι, τοῖς δὲ τοῦ φαινομένου ἀγαθοῦ. ἱ συμβαίνει

Miembro de la carrera de Investigador del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas.

J Véase ahora las dos importantes exposiciones de la enseñanza oral y de aus principales en rasgos en Aristóteles dei . D. Diunto, "Von Aristoteles bis Leibniz", Antike v. Abendland 4 (1954) 118-154 (ahora también en: Aristeles in der nueuren Forochung, herausg. v. P. MOALVI, Darmstadt, 1956, p. 250-313) y F. DIRMEER, Merkwirdige Zitate in der Eudemuschen Ethik des Ar., SB Heidelberg, phil-hist. Kl. 1956, en especial p. 5-24.

δὲ τοῖς μέν τὸ βουλητόν τάγαθὸν λέγουσι μὴ | είναι βουλητον δ βούλεται ὁ μὴ ἀρθῶς αἰρούμενος (εἰ γὰρ | ἐσται βουλητόν, καὶ ἀγαθόν· ἢν δ', εἰ οὕτως ἔτυχε, κακόν), | τοῖς δ' αδ τὸ φαινόμενον ἀγαθόν τὸ βουλητόν λέγουσι μὴ | είναι φόσει (τὸ) βουλητόν ἀλλ' ἐκάστφ τὸ δοκοῦν· ἄλλο δ' | ἄλλφ φαίνεται, καὶ εἰ οὕτως ἔτυχε, τάναντία. εὶ δὲ δὴ | ταῦτα μὴ ἀρέσκει, ἄρα φατέον ἀπλῶς μὲν καὶ κατ' | ἀλήθειαν βουλητόν είναι τάγαθόν, 25 ἐκάστο δὲ τὸ ἀραιόμενος | τῷ μὲν οὸς.

σπουδαίω το κατ' άλήθειαν είναι, τω δέ φαύλω

τὸ τυχόν...

16 "Hemos dicho que la voluntad tiene como objeto el fin. Abora bien, unos creen que éste es el bien (por antonomasis), otros, que es el bien aparente. Quienos afirman que el objeto de la voluntad es el bien, deben (admitri) que no sel objeto de la voluntad lo que quiere aquél que no elige correctamente —pues, si en efecto es objeto de la voluntad, debe ser también algo bueno. Sin embargo pudiera darse el caso de que sea algo malo—. Quienes por otra parte afirman que el objeto de la voluntad es el bien aparente, (deben admitir) que no existe aquel objeto de la voluntad que es por naturaleza (el mismo para todos), sino sólo lo que a cada uno le parezca (que está bien). Pero a cada uno le parece una cosa distinta y puede ocurrir que éstas haeta sean contrarias entre sí. Si al contrario ninguna de estas dos soluciones astisface, ¿debe decirse que por una parte objeto de la voluntad en verdad y de modo absoluto es el bien, pero que por otra para cada uno (es objeto de la voluntad) lo que a él le parece (que está bien?). En

resumen: para el hombre honesto es (objeto de la voluntad) el bien verdadero, para el deshonesto en cambio cualquier objeto casual...".

Como base de referencia tomamos la edición corriente de Bywater en la serie de los Oxford Classical Texts. El sentido del pasaje en ella ha sido sensiblemente alterado por un cambio casi imperceptible: la éliminación sistemática del artículo τό delante de βουλητόν en todo el pasaje. Como consecuencia, sin embargo, la refutación de Ar. aparece como inconcluyente. A continuación esperamos probar contra Bywater la coherencia y validez del texto de Bekker (con una pequeña enmienda), quien a diferencia de aquél había mantenido tales artículos.

1

e15-19. La primera oración expone brevemente el tema del capítulo, remitiendo para ello a lo tratado anteriormente en el cap. 4 del mismo libro, en especial 1111'26-80. Allí se distingue de un modo demasjado tajante —y por ello mismo equivoco— la voluntad de la prudencia: mientras que la primera se ocupa "más bien" del fin, la última está en relación directa con los medios. Como ahora reconocen casi unánimemente los comentadores más recientes, esto no significa, como se dio en creer desde fines del siglo pasado, que se trata de dos circunscripciones celosamente separadas de cada una de esas facultades sin conexión entre síº. La misma función que en ese pasaje se le atribuye a la prudencia, la elección de los medios, implica ya de hecho una relación de ésta con el fin, al que los medios (o fines no en sí mismos sino intermedios en la interpretación aristotélica) necesariamente se subordinan ?

A continuación y de un modo sumamente conciso Ar. expone las dos tesis enfrentadas: el fin de la voluntad es para unos el bien, para otros sólo el bien aparente. Es imposible señalar de entrada si Ar. tiene en vista a determinados pensadores concretos como típicos representantes de una u otra actitud, o si más bien —lo que de por sí es más probable— sintetiza en ambas tendencias a distintas corrientes, prescindiendo de las noticias y reduciêndolas a lo esencial. Sólo cuando hayamos pasado revista a las objeciones a ambas hipótesis, estaremos en condiciones de buscar coincidencias de las mismas con determinadas corrientes concretas del pensamiento. Previamente debemos considerar él texto.

Uno de los motivos que debe de haber inducido a Bywater a eliminar el artículo delante de βουλητόν en la línea 17 es el pensar que tanto τό βουλητόν como τάγαθόν dependen de λέγουσι en clara construcción de doble acusativo. Uno de ellos por tanto debe ser predicativo del otro y, siguiendo la construcción normal en griego el predicativo no debería llevar artículo. Eliminando el artículo delante de βουλητόν, éste pasa a ser predicativo y τάγαθόν objeto directo: "Quienes afirman que el bien es objeto de la voluntat..."

Pero esta construcción no da de ninguna manera el sentido reque-

<sup>2</sup> Véase nhora una excelente exposición de la cuestión en J. DONALD MONN, Moral Knowledge and its Methodology in Aristotle, Oxford, 1968, p. 46-59.

<sup>3</sup> Cp. D. MONAN, ap. cit., 67-70.

rido por la argumentación de Ar., pues quienes sostienen tal cosa no entran en contradicción con el hecho de que también aquel que no elige correctamente "quiere" algo. Sin embargo la argumentación de Ar. en contra de esta tesis requiere justamente que estén en contradicción. Manteniendo el artículo jen cambio debe construirse directamente a la inversa: τό βουλητόν objeto directo y τάγαθό, predicativo de λέγουσι. Se trata en efecto de uno de esos casos en los que el predicativo lleva artículo por tratarse de algo "idéntico lógicamente o de hecho con el sujeto". El quid de la argumentación de Ar. reside precisamente en qu. quienes definen "el objeto de la voluntad" como 'el bien', están estableciendo una identidad entre las extensiones de ambos conceptos. Por tanto, si x es algo efectivamente querido por alguien, es decir que case bajo la extensión de 'objeto de la voluntad' y si aquella identidad de simificaciones es válida, entonces x es necesariamente algo bueno.

A partir de aquí los pasos de la argumentación de Ar. se tornan bastante oscuros, debido a que ésta anticipa lo que en realidad debiera ser la conclusión. Afortunadamente la oración aclaratoria entre paréntesis (l. "18-19) provee el paso que se ha omitido en la argumentación principal y al mismo tiempo la razón de la conclusión a que se ha llegado, a saber: "... pues si en efecto es objeto de la voluntad (sc. lo que quiere aquel que no elige correctamente. esto) debe ser también algo bueno. Sin embargo pudiera darse el caso de que sea algo malo". Es evidente que Ar, opera aquí con dos significaciones distintas de 'bien', 'bueno', etc.; mientras que por un lado ha admitido la hipotética igualdad de 'el bien' con 'objeto de la voluntad', por otro supone implicitamente que 'el bien' conlleva necesariamente algo más que ser objeto de una determinada voluntad, una validez que escapa a la esfera de la voluntad v que justamente hace que los actos y los contenidos de ésta deban acomodarse a lo que está bien y no a la inversa. Dicho de otra manera, el concepto mismo del bien para Ar, reside en su carácter normativo, que, si bien no existe separadamente de los actos 'buenos' individuales, hipostasiado en una Idea que es a la vez modelo y norma. es sin embargo inmanente a los actos mismos. Ahora bien este carácter normativo del bien implica necesariamente la existencia de actos malos, de los cuales justamente se distinguen los primeros en tanto virtuosos o buenos. El concepto mismo del bien denota selección, distinción entre diferentes actos, todos potencialmente ob-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp. KÜHNER-GERTH, Gramm. d. griech. Sprache II 1, p. 592 A. 4; cp. también J. HUMBERT. Sunt. Grecoue. p. 45.

jeto de la voluntad. La objeción a esta hipótesis es por tanto doble: i) Si todo objeto de la voluntad es bueno, por el solo hecho de ser objeto de la voluntad de alguien, y si por tanto 'ser querido' equivale a 'ser bueno', entonces desaparece una de las notas más específicas de la noción del bien, su carácter selectivo y normativo, y como consecuencia los términos 'bien' y 'mal' dejan de oponerse y pierden su sentido; ii) Si se acepta en cambio que el concepto de bien retiene su carácter normativo, en virtud del cual se distinguen aquellas acciones incorrectas o condenables de las buenas y virtuo-asa, y se mantiene la identidad entre 'ser querido' y 'ser bueno', entonces todo acto surgido de una determinada voluntad, que sea empero condenable, no ha sido según esta hipótesis un acto (u obieto) de la voluntad.

De las dos objecciones solo la segunda está expuesta de modo explícito por Ar.; la primera permanece implícita y solo interviene en un segundo plano, en el trasfondo lingüístico, tal como se revela en el uso aristotélico de la terminología de valor. Demás está decir que este uso traiciona el propio pensamiento aristotélico y anticipa su propia solución tal como se la expondrá al final del párrafo (1. 282-26).

20-22. Ar. introduce a continuación también de un modo sumamente conciso la tesis opuesta a la anterior, a saber, que el objeto de la voluntad es el bien aparente. También en este párrafo es necesario mantener en el texto el artículo (τό) delante de βουλητόν (\*20), que nos ha sido conservado por dos manuscritos únicamente, Ha y Na, los cuales representan una rama independiente de las dos grandes familias en las que los editores modernos suelen dividir la tradición manuscrita de la Etica Nicomaguea 6. De este modo se mantiene el paralelismo sintáctico-estilístico y lógico entre a17 y a20: en efecto, del mismo modo que en lo que antecede, τὸ βουλητόν es aquí objeto directo de λέγουσι y τὸ φαινόμενον άγαθόν predicativo. Desde el punto de vista lógico en efecto se requiere que el objeto de la voluntad' y el 'bien aparente' tengan igual extensión, para que la consecuencia enunciada en la oración principal sea concluyente. Sin duda la concisión y relativa oscuridad de esta última -cuvo texto a mi entender debe ser ligeramente enmendado- han im-

<sup>8</sup> Ver ahora al respecto R. A. GAUTHIER, Introduction, p. 310-313, en: R. A. G. et J. Y. JOLIF, L'Ethique a Nicomaque, Introd. trad. et comm., Louvain-Paris, 1970, T. I. lere, partie.

pedido reconocer esta inconsecuencia con suficiente claridad. Examinemos pues la oración principal (º21): en cuanto a la construcción sintáctica, debe sobreentenderse el verbo principal, dado en al7, que rige todo el párrafo hasta el final (a21). Ahora bien, el paralelismo de la construcción entre la principal en a18. (ouuβαίνει) μή είναι βουλητόν δ βούλεται ό μή όρθως αίρούμενος, ν ésta de =21. (συμβαίνει) μη είναι φύσει (τὸ) βουλητόν, se reduce a los dos verbos principales únicamente. En efecto, en al8 el sujeto de la oración de infinitivo es toda la oración relativa que va de δ βούλεται a αἰρούμενος, mientras que βουλητόν es predicativo a través de alvon de este sujeto. En \$21 por el contrario el sujeto de la oración de infinitivo no puede ser sino βουλητόν, que en este caso debe llevar necesariamente artículo . Φύσει es por su parte claramente una predicación adverbial a través de είναι: (συμβαίνει) μὴ είναι φύσει (τὸ) βουλητόν, "ocurre que no existe obieto de la voluntad por naturaleza". El significado de esta última expresión no ofrece dificultad alguna: 'por naturaleza' equivale a decir -tal como parafrasea acertadamente Dirlmeier- 'universalmente válido' 7

Tanto la restauración del artículo como la interpretación dada a la última oración se confirman en la segunda parte, introducida por el adversativo άλλά: άλλ' έκάστω τὸ δοκοῦν. Siguiendo el textus traditus la conjunción debería introducir una nueva oración, cuvo sujeto sería τὸ δοκοῦν ν cuvo verbo el mismo de la oración anterior en forma afirmativa; (συμβαίνει είναι βουλητόν) έκάστω τὸ δοκοῦν, "sino que lo que a cada uno le parece es objeto de su voluntad". Ahora bien, en contra de esta manera de interpretar el texto se yergue el hecho de que la oposición que la conjunción adversativa άλλά establece entre las dos partes de la oración se reduce en el fondo a la mutua exclusión entre los conceptos 'por naturaleza' (o 'universalmente válido') y 'para cada uno'. Para que ambos sean excluyentes deben referirse sin embargo uno y otro al mismo concepto tomado en la misma extensión/ Dicho de otra manera, nada impide que la clase 'objeto de la voluntad' se subdivida en dos subclases: una 'válido para todos' y otra 'válido para cada individuo en particular'. Estas diferencias son excluventes entre sí, solo si se re-

<sup>7</sup> Aristoteles, Nikomaschische Ethik, übers, u. komm. von F. Dirlmeier, Berlin<sup>5</sup> (Akademia-Verl.), 1969, p. 53 y 333 ad loc.

 $<sup>^6</sup>$  Desde el punto de vista paleográfico la caída de τό puede explicarse como una haplografía a causa del τό βουλητόν que precede

duce toda la clase 'objeto de la voluntad' a una sola de las subespecies: o existe solamente un objeto de la voluntad válido para todos o uno exclusivamente válido para cada individuo en particular. Ahora bien, para lograr esta última interpretación es absolutamente necesario que la clase 'objeto de la voluntad' no tenga una extensión indefinida (como es el caso siguiendo el textus traditus), sino que esté claramente delimitada: todo 'objeto de la voluntad' o es exclusivamente el mismo para todos o exclusivamente lo que a cada uno le parece bien. La intervención en el texto que hemos propuesto salva aun a este respecto todas las dificultades. La construcción de la oración es en este caso la siguiente: (συμβαίνει, μή είναι φύσει (τὸ) βουλητὸν ἀλλ' έκάστω τὸ δοκοῦν. La oposición adversativa tiene lugar exclusivamente entre la determinación adverbial predicativa φύσει ν el predicativo τὸ δοκοῦν: la oración es una sola, con un solo sujeto ((τό) βουλητόν) y un mismo verbo. Literalmente: "ocurre que no hay un objeto de la voluntad por naturaleza sino que (es) lo que a cada uno le parece".

La objeción a esta última hipótesis, que Ar. expone a continuación también de un modo muy breve, es en realidad no ya concluyente sino incluso hasta inteligible solo a partir de esta interpretación del texto que acabamos de exponer. La objeción dice así: "Pero a cada uno le parece una cosa distinta y puede ocurrir que éstas hasta sean contrarias entre sí" (\*21-22). De esta modo, si objeto de la voluntad es exclusivamente lo que a cada uno le parece, el término 'objeto de voluntad' es autocontradictorio, dado que se puede aplicar en un mismo momento con referencia a lo mismo a dos instancias opuestas. Dicho de otra manera, lo que para un individuo x es un bien en el momento z, es en ese mismo momento z un mal para un individuo w.

2

Ambas hipótesis llegan de este modo por caminos opuestos a un mismo resultado, esto es, anulan la significación de 'el bien', en la medida en que destruyen su carácter normativo y selectivo. Para ello las dos proceden de una manera semejante: toman como absoluto uno de los dos aspectos que constituyen el concepto del bien en la esfera práctica. Porque, si por un lado la primera de las hipótesis encadena la voluntad individual a un soso bien general en abstracto, que est an general y tan abstracto, que

o pierde au carácter normativo o priva de voluntad a quien no aspira a é, la segunda por otro da rienda suelta al caos de las voluntades individuales, sancionando como ley general la búsqueda conflictiva de los más contrapuestos intereses individuales: bellum comiume contra numes?

Asi surge por fin a la superficie en sus perfiles netos el conflicto real, que al principio se ocultaba detrás de una aparente cuestión de terminología. La voluntad aparece dividida entre dos contenidos inconciliables: el bien general o el beneficio individual. Tal fue en realidad la forma en que históricamente se dió el conflicto en la sociedad griega de los siglos IV v V. en los que que la economía esclavista llegó a su apogeo. Documentos sofistas como los "Discursos dobles" (Diels-Kranz 90) testimonian esta nueva actitud moral, presente ya de hecho en la vida cotidiana de la sociedad civil. v que los sofistas intentan fundamentar teóricamente: el punto de vista incuestionable del individuo y su ambición ilimitada de posesión. Hegel, con su profunda visión de los fenómenos histórico-sociales, es el primero en hacer resaltar esta aparición en el seno de la sociedad griega del 'principio' de la particularidad de la persona concreta, que en los estados antiguos fue (según él) el fundamento de su decadencia, incapaces de sobrellevar su acción interna, disolutora de los antiguos lazos y costumbres patriarcales 10.

Para Ar., para quien Ética y Política son una y la misma cosa,

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Como representantes históricos de cada una de estas tendencias, aunque sin asegurar que Ar. se dirija expresamente contra ellos, aparecen por un lado Platón, quien —aunque más tarde en Logos V 733a8-734c5 parece haber matizado considerablemente su primera actitud, aproximándose sensibemente a la de Ar. (pace DIRIMBIER, o.c., 323-333)— sostiene en Gorg. 468c3-69 y Men. 78a9-88 (ver otras referencias en E. DES PLACES, Lexique de Platon, Paris (Belles Lettres), 1964, I 104 s. v. 800/406qu) una tesis coincidente con la que Ar. expone aquí en primer término (cp. tabién al respecto J. GOULD, 74a development of Plators Ethics, Cambridge, 1955, pp. 47-52); por otro Protágoras, gúien según el testimonio (o la interpretación) de Ar. incluía en su afirmación de que el hombre es la medida de todas las cosas atmbién a los valores (cp. Met. XI 6, 1062b13-19 y ahora la interesante discusión del asunto W. K. C. GUTRRIE, A History of Greek Philosophy, vol. III (Cambridge, 1999), pp. 165-75).

<sup>9</sup> Cp. Eth. Nic., IX 8, 1168b15-23.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> G. W. F. Hozzi, Grundlinien d. Philosophie d. Rechts, hersg. v. J. Hoffmeister, Hamburg (Meiner) <sup>4</sup>1967, <sup>8</sup> 186 pp. 166-167; véase también la exposición que hace Hegel de la "filosofía del espírito" de Platón, en: Vorleungen ü. d. Cesch. d. Philosophie, Theorie Werkausgabe v. 18, Frankfurt. a.M. (Suhrkmp), 1971, pp. 121-130.

el conflicto que se da en el interior de la voluntad humana es en el fondo el mismo que se da en la sociedad, en la polis 11. De ahí que las determinaciones de la voluntad que él encuentra en el alma no sean meras especulaciones sino aspectos teóricos que tienen su correspondiente realización material en la vida de la polis. En el alma empero tienen cabida bajo la forma de deseo (τὸ ὀρεκτόν) tanto el momento negativo, el bien aparente, como el momento positivo, el bien 12. Ambos, en tanto, metas del deseo, la ponen en movimiento y hacia ambos se puede dirigir (y de hecho se dirige) la actividad del hombre. La ciencia, el conocimiento, en efecto, es un conocimiento de lo positivo (v. gr. la salud) como de lo negativo (la enfermedad) y de hecho puede lograr ambos 13. Llegado a este punto, empero, Ar. retorna al planteo platónico: "...objeto de la voluntad en verdad y de modo absoluto es el bien, para cada uno lo que a él le parece" (23-24). El pasaje paralelo de la Etica Eudemia a que acabamos de hacer referencia en nota aclara más el significado de esta última afirmación. Dado que el conocimiento -que para Ar. es parte integrante e indispensable de la voluntad- comprende simultáneamente a ambos contrarios, cuando se dirige hacia el extremo positivo, actúa según la naturaleza v su objeto es el bien, en caso contrario actúa contra la naturaleza y su obieto es el mal.

Tanto esta aclaración como la que ilustra a continuación el pasaje que estamos comentando, 1113aº26-29 ", echan mano a comparaciones que por su carácter relativamente inmutable dan una falsa impresión de fijeza allí donde no la hay. Ar. se vale en efecto de la fisiología del cuerpo, cuyo funcionamiento normal es más o menos general y unívoco, y en virtud del cual se establece la norma natural para juzgar las desviaciones anormales, a fin de aclarar de qué manera el bien general se puede materializar en ciertos individuos, quienes de esta manera pasan a ser el canon y la medida (1113°43 κανών και μέτρον). El conflicto empero entre el bien general y los fines individuales no es superado de esta manera (tal como supone Ar.), sino que adquiere una nueva forma:

<sup>11</sup> Al respecto véase: J. RITTER, "Politik u. Ethik in der praktischen Philosophie des Aristoteles", ahora en: Metaphysik und Politik, Studien zu Aristoteles und Hegel, Frankfurt a.M., 1969, pp. 106-132.

<sup>12</sup> De anima III 10, 433a27-30; cp. De motu anim-, 700b28-31.

<sup>13</sup>Cp. Eth. Eud. II 10, 1227a18-31.

<sup>14 &</sup>quot;...del mismo modo que en el caso del cuerpo humano, a los que están bien les resultan saludables aquellas cosas que realmente lo son, a los que están enfermos en cambio otras cosas distintas, y lo mismo ocurre con las cosas amargas, dulces, calientes, pesadas, etc.".

se corporiza en la oposición entre dos clases de individuos, los honestos —que actúan siempre rectamente y representan el punto de vista del bien general— y los deshonestos —que son presa del engaño, a causa de que buscan en todo su satisfacción (ἡδονή) personal (1113-80-1).

La ética nace así signada. No porque Ar. escriba para una elite y no para el hombre vulgar, como afirma ahora Düring 16, sino porque su fundamento mismo, el fundamento de toda acción, la voluntad, está escindida entre dos objetos posibles, que aparecen en principio como inconciliables entre sí. Esta escisión en los objetos se convierte —y Ar. mismo saca correctamente esta consecuencia—en una escisión en los sujetos de la voluntad, que aparecen ahora divididos en dos grupos, los phromimoi, representantes del bien general, y los phandoi, orientados a la persecución de sus fines individuales 10. El conflicto se supera, dentro del pensamiento sistemático de Ar., por la subordinación de los segundos a los primeros, en quienes en y de por sí debe recaer la condución de lestado 17.

La teoría aristotélica del Estado hinca de este modo sus raíces en la Ética y a través de ésta en una 'fenomenología del espíritu'. tal y como éste se da en la vida institucional de la polis 18. La experiencia histórica concreta de donde este espíritu parte es empero la de una organización de la vida institucional altamente diferenciada en clases y férreamente jerarquizada. Esta experiencia histórica fija los límites de la teoría política de Ar. Aceptando esta organización como algo dado en la naturaleza de las cosas. su teoría política se orientará hacia el mejor estado posible de esta organización. En este punto la conexión con la Ética se hace de nuevo evidente: así como en esta última el phronimos es el prototipo de la virtud, pues es quien determina en cada caso la iusta medida, es decir, el punto medio entre dos posibles extremos, de la misma manera en la polis es la clase media, la que, igualmente equidistante de la excesiva pobreza y del excesivo poder que da el dinero, debe representar el bien general. Si el Estado como el cuerpo hamano es un organismo, es la parte más noble de ambos, el espíritu, la que debe darle su carácter general 20.

<sup>15</sup> Aristoteles, Heidelberg, 1966, pp. 458-59.

<sup>16</sup> Cp. Eth. Nic. VI 5, 1140b1-21.

<sup>17</sup> Pol. III 4, 1277b25-30.

Cp. RITTER, o. c., 117-122.
 Pol. IV 11, 1295a35-534.
 Eth. Nic. IX 8, 1168b29-83, al
 of Aristotic, Oxford, 1968, pp. 95-96 N.

Pol. IV 11, 1295a35-b34.
 Eth. Nic. IX 8, 1168b29-83, al respecto v. E. BARKER, The Politics

#### LA VOLUNTAD Y EL DIEN GENERAL EN ARISTOTELES

De este modo obtiene su forma definitiva un rasgo de la teoría (o filosofía) politica que permanecerá invariable en el fondo hasta en la misma Filosofía det Derecho de Hegel, a saber: el hecho de que el bien general de toda una sociedad aparezca como el objeto de la voluntad y de la actividad de un limitado grupo dentro de esa sociedad, que puede llegar a tener características y prerrogativas propias y hasta a convertirse en un estamento independiente, la burocracia. Estaba reservado al genio del joven Marx el descubrir que la contradicción latente en esta teoría se resuelve en los hechos mediante la conversión del interés del Estado, supuestamente general, en el interés privado de sus representantes <sup>21</sup>. Pero la discusión de este último punto excedería en mucho los limites del presente trabajo.

<sup>21</sup> Cp. K. MARX, Kritik des hegelschen Staatsrechts, en: Karl-Marx-Studien-Ausgabe, Bd. I, Frühe Schriften, herausg. v. H. J. Lieber u. P. Furth, Darmstadt, 1962, p. 314 se.



# LA ETAPA APORÉTICA EN LA PSICOLOGÍA PERIPATÉTICA

Por Bernardo Carlos Bazán \*

٠.

I sistemas tan opuestos entre sí como el averroísmo y el tomismo han podido postularse como fieles a la ortodoxía aristotelica el hecho sólo es explicable si al origen de esta tradición se encuentra una gran indeterminación y una ambigüedad profunda. Tal es, ciertamente, el caso del problema noético en la psicología de Aristóteles y, más particularmente, en su Tratado del Alma 1.

Desde el comienzo de esta obra se nos ofrece un programa bien definido de investigación: se trata de "investigar científicamente y conocer en primer término la naturaleza del alma v su sustancia, y luego las propiedades que le convengan por razón de su naturaleza: de las cuales, unas nos parecen afecciones propias del alma misma, y las otras parecen existir en los seres vivientes (en el compuesto de alma v cuerpo) por razón de la misma"2. Este plan de trabajo es pronto precisado: "antes que nada será sin duda conveniente determinar a qué género pertenece el alma v cuál es su naturaleza: si es individuo o substancia, o cualidad o cuantidad, o bien alguno otro de los predicamentos... Luego hay que investigar si pertenece a los entes en potencia, o más bien a los entes en acto... También hay que establecer si es divisible o indivisible, y si todas las almas son homogéneas o no... Tampoco se nos ha de pasar por alto el saber si existe una sola definición del alma, como una es la definición de animal: o si por lo contrario es distinta la definición de cada alma, como distinta es

<sup>\*</sup> Miembro de la carrera de investigador del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Liamamos "problema nocicio" al de las relaciones entre el alma y el noús. Cf. F. Nuvrens, L'évolution de la psychologie d'Aristote. Louvain, 1984. Como lo ha mostrado este autor, el problema nocitico no se plantea con toda su vigor sino en el periodo final de la psicologia de Aristóteles, es decir cuando el Estagritia hizo del alma humana la forma substancial del cuerpo.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ARISTÓTELES, Del alma, I, 1, 402 a 7-9 (empleamos la traducción de ENNIS, Aristóteles, Tratado del alma, Buenos Aires-México, Espasa-Calpe Argentina, 1944 - Biblioteca Iberoamericans de Filosofía, Sección C, vol. 1).

la definición de caballo, perro, hombre y dios...". También el método es indicado con términos precisos: "Si hay alguna operación o afección propia de sola el alma, es posible que el alma pueda existir separada; mas si nada hay exclusivo de la misma, tampaco existirá separada".

Esta cuestión metodológica va a presidir toda la historia y el desarrollo del problema noético a través de la larga tradición peripatética. Pero veamos primero cómo resuelve Aristóteles los diversos aspectos de su programa de investigaciones. Desde el comienzo experimenta la dificultad principal de su estudio: "las afecciones del alma presentan un problema especial: ¿pertenecen todas al sujeto del alma (al compuesto de alma y cuerpo), o hay alguna que sea tal vez exclusiva del alma? La solución es necesaria, pero no fácil" 5. Una primera mirada sobre las operaciones del ser vivo podría inclinar a pensar que todas ellas pertenecen al compuesto de alma y cuerpo, y Aristóteles menciona como ejemplo a la ira, la audacia, el deseo, la sensación en general, el coraje, el temor, la piedad, la alegría, así como el amor y el odio 6. Se observará que Aristóteles omite cuidadosamente de mencionar al pensamiento. En efecto, a lo largo de los dos primeros libros del Tratado del Alma el Estagirita formulará una serie de restricciones que permitirán perfilar el problema noético: el pensamiento y su principio, el intelecto, parecen escapar a las determinaciones generales del alma. Estas restricciones se encuentran situadas luego de importantes pasajes referidos a la naturaleza del alma, como un complemento necesario que impone los límites dentro de los cuales hay que comprender dichos pasajes.

He aquí la primera restricción. Luego del famoso pasaje donde se afirma que el verdadero sujeto de las operaciones es el hombre y no el alma 7. Aristóteles agrega: "En cuanto al intelecto, parece que sobreviene como una substancia especial, y que no es corruptible" s. La continuación de este texto plantea al lector las más graves dudas sobre la naturaleza del intelecto. En efecto.

<sup>3</sup> Del alma, I, 1, 402 a 28-b 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid., I, 1, 403 a 10-12. <sup>5</sup> Ibid., I, 1, 403 a 3-5.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibid., I, 1, 408 a 5-6 y 403 a 15-17.

<sup>7 &</sup>quot;...el decir que el alma se aira, sería como si dijéramos que el alma teje o edifica. Sin duda que mejor que decir que el alma compadece o aprende o raciocina, sería decir que esto lo hace el hombre por medio del alma" (Del alma, I, 4, 408 b 12-14).

<sup>8</sup> Del alma, 408 b 18-19.

Aristóteles esboza una distinción muy importante entre el intelecto, su instrumento, el ejercicio del pensamiento, y el sujeto de este ejercicio. El intelecto es una realidad substancial, incorruptible, impasible, divina: sin embargo está en relación con el cuerpo (pues usa de la imaginación), del cual depende como de un instrumento: por consiguiente el ejercicio del pensamiento está condicionado por el estado del instrumento y puede declinar cuando el órgano es lesionado o destruido; por esta razón y en tales condiciones el suieto del ejercicio del pensamiento no es el intelecto solo, sino el compuesto de intelecto e instrumento: este sujeto es corruptible, pero en si mismo el intelecto es impasible y de naturaleza más divina. Este texto nos permite formular va una de las estructuras fundamentales de la noética de Aristóteles: él quiere salvaguardar, al mismo tiempo, la inmanencia del pensamiento y la trascendencia de su principio. Veremos que sólo en estas condiciones el ejercicio del pensar es posible como tal.

He aquí la segunda restricción. En el libro I, capítulo 5, después de haber criticado la teoría de las partes del alma 1º, Aristóteles plantea una cuestión fundamental: "si es el alma toda la que da unidad al cuerpo todo, cada parte del alma unificará alguna parte del cuerpo. Esto sin embargo parece imposible; porque ¿a qué parte del cuerpo unificará el intelecto, y cómo lo hará? Aun el imaginarlo es dificil". "La distinción entre el alma y el noús comienza a acusarse con mayor nitidez, y pareciera que este último no se acomoda a las exigencias de la unidad del alma, o bien que no puede ser ubicado entre las potencias de la misma. Pero hasta el presente los dilemas sólo están planteados: no hay todavía una solución definida.

Tres nuevas restricciones se encuentran en el libro II. Ellas son tanto más importantes cuanto que es precisamente en el segundo libro donde Aristóteles da respuesta a la cuestión sobre la naturaleza del alma, al definirla como entelequia primera del cuerpo natural que tiene la vida en potencia 12 Esto implicaba un paso decisivo en la evolución de la psicología de Aristóteles, pues es recién en el Tratado del Alma que se adopta el hilemorfismo como doctrina general aplicable a todo ser viviente, incluido el hombre. Pero simultáneamente se hace patente que ciertas res-

<sup>9</sup> Ibid., 408 b 20-30.

<sup>10</sup> Teoria a la que Aristóteles había adherido durante el período de transición de su psicología. Cf. F. NUYENS, op. cit., pp. 213-214.

<sup>11</sup> Del alma, I, 5, 411 b 15-19.

<sup>12</sup> Ibid., II, 1, 412 a 30-b 1. Cf. también 412 b 5-6; 412 b 10-11.

tricciones se imponen respecto al intelecto: el noûs parece una nieza difícil de armonizar con la teoría general.

He aqui la tercera restricción. En el primer capítulo del libro II, luego de haber enunciado una de las consecuencias del hilemorfismo, a saber, que el alma en tanto que forma no es separable del cuerno. Aristóteles agrega: "o al menos algunas partes de la misma, si es que ella puede dividirse... pero no hay dificultad en que algunas otras partes del alma sean separables, ya que no son acto de ningún cuerpo" 18. El texto es importante por muchos motivos. Señalemos primeramente que él implica que la doctrina de las partes del alma no ha sido enteramente eliminada de la psicología aristotélica, o al menos que ella pareciera necesaria frente al noûs, única "parte" a la que puede hacer alusión el texto citado. En segundo lugar ese pasaje sugiere la formulación de una nueva noción de alma como realidad compuesta, ciertas partes de la cual serían entelequias del cuerpo, mientras que otras serían separables de él 14. La continuación del texto es uno de los pasajes más oscuros del Tratado del Alma, y ha dado lugar a interpretaciones muy divergentes: "Por lo demás no aparece claro si el alma es un acto del cuerno, como el navegante lo esde la nave". Así pues el capítulo consagrado a la definición general del alma concluye en una indeterminación y deja una cuestión abierta.

La cuarta restricción refuerza aún más la problemática de la estructura interna del alma. Esta, según el Estagirita, es el principio de las funciones del ser viviente, y ejerce dichas funciones por intermedio de sus facultades (motriz, sensitiva, dianotícia). Ahora bien, se pregunta Aristóteles, "¿es cada una de estas facultades un alma, o partes del alma? ¿Y si es parte, lo es de tal modo que sólo lógicamente sea separable, o también en cuanto al lugar? Fácil es responder en lo que respecta a algunas de ellas... En cuanto al intelecto y a la facultad especulativa, nada es todavía evidente; pero parece ser otro género de alma, y que sólo él puede existir separado como lo eterno de lo corruptible" le Este texto es, sin lugar a dudas, uno de los más célebres pasajes del Tratado del Alma, y la jugado un papel central en las

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Ibid., II, 1, 413 a 7-8.

<sup>14</sup> Esta noción juega un papel muy importante en la psicología de Sigerio de Brabante, como lo hemos mostrado en nuestro trabajo La notitique de Siger de Brabant (Thèse présentée en vue de l'obtention du grade de Docteur en Etudes Mediévales). Louvain, ed. estencilada, 1971.

<sup>15</sup> Del alma, II, 2, 413 b 13-16.

disputas en el seno de la escuela aristotélica. Pero es también uno de los más problemáticos. En él el alma es definida como principio de operaciones, y el intelecto es ubicado entre sus facultades o "partes" (dianoética o especulativa). Estas "partes" no están todas en una misma relación entre sí ni con respecto al cuerpo. Hemos ya visto, en el texto precedente, que en cuanto facultades de un alma que es forma substancial no son separables del cuerpo. Sin embargo el intelecto no se adecua a este estatuto ontológico de las facultades. Parece ser un "género de alma muy diferente" 10, caracterizado principalmente por un grado superior de separación. no sólo respecto de las otras facultades sino también respecto del cuerpo 17. Su naturaleza es semejante a la de las realidades eternas, y es por ello que está senarada del resto del compuesto (almafacultades; alma-cuerpo) por un hiato ontológico infranqueable en el sistema de Aristóteles 18. Por otra parte el texto referido acentúa aún más la noción de alma como realidad compuesta. desde el momento que el intelecto se contrapone a las otras "partes" por una distinción que parece ser algo más que una simple distinción lógica o de razón. La antinomia de lo eterno y de lo corruptible, de la trascendencia y de la inmanencia del principio de intelección, está presente de una manera aporética: "nada es todavía evidente".

La quinta restricción se encuentra en el capítulo tres del segundo libro. Después de haber establecido que el valor de la definición general del alma es la de un término que en definitiva es equivoco, o a lo sumo análogo, pues se aplica a realidades que encierran un sentido de prioridad y posterioridad ontológicas, es

<sup>16</sup> R. D. Hicks (Ariatotle, De antina, 1907, p. 326) sefalla que hay dos traducciones posibles de este texto: el intelecto parece ser cora especia, algo distinto del alma; el intelecto parece ser, por su especia, algo distinto del alma. Hiela prefiere la primera versión; Nuyens (op. cit., p. 274) adopta la segunda, que subraya más fuertemente la oposición alma-nata.

<sup>17</sup> S. Tomás interpreta este pasaje como haciendo alusión a una mera separación del intelecto respecto de las otros facultades. Cf. De unitate intellectus, cap. I, parágr. 8 y 16 (ed. KERLES). A Ennis, influenciado por esta interpretación, traduce: "sólo del puede existir separado de los otros peros como lo eterno de lo corruptible". Tricot, a la inversa, da esta versión: "que sesu il nuisse stre sépará du corpa. comme l'éterne], du corruptible".

<sup>36</sup> El universo de Aristóteles está fundado en una distinción metafísica tajante entre el orden de las substancias generalies y corruptibles y el de las inmutables y eternas. Cf. B. C. BAZAN, Autour de la controveres sur la natura de l'âme au XIIIe. siècle (Thèse présentée en vue de l'obtention du grade de Docteur en Philosophie). Louvain, ed. estencilada, 1967, pp. 487-488 y los rextos alli citados.

decir a realidades que constituyen una serie de consecutivos subordinados cuya característica es la de no tener un género común 10, y luego de haber establecido los principios de la jerarquía de las formas nor la célebre comparación con las figuras geométricas. Aristóteles agrega: "otro es el razonamiento en lo que concierne al intelecto teorético" 20. Dos problemas nos interesan respecto de este texto. Ante todo hay que determinar qué es aquéllo respecto de lo cual se dice que el intelecto merece "otro razonamiento". En segundo lugar, en qué consiste este otro razonamiento, este ἔτερος λόγος del intelecto. Por lo que concierne al primer problema no hay dudas; el intelecto es opuesto al alma y a las facultades que, en el ser viviente, actualizan al cuerpo y están entre sí en una situación de subordinación funcional 21 y de imbricación ontológica 22. El noús parece escapar a esta situación, o bien se encuentra en ella pero en condiciones diferentes, y por consiguiente parece también no quedar comprendido en la definición general de alma que acaba de dar Aristóteles. En lo que respecta al segundo problema, el texto no da los elementos necesarios para resolverlo con fundamento.

Todas estas restricciones configuran el "problema noético" y deberán tenerse siempre presentes pues, en la medida que plantean cuestiones no resueltas, impiden aplicar sin reservas las conclusiones sobre la naturaleza del alma al caso del hombre, ser viciente donde brota la actividad del pensar cuyo principio debe ser "algo más divino". Lo que interesa de todos estos textos no es solo su contenido, sino también su ubicación y su contexto. F. Nuyens ha podido concluir, con justicia, que los pasajes mencionados (y otros que él analiza) dan testimonio de la profunda unidad de composición del Tratado del Alma, dominado desde el principio por el problema de la relación entre el alma y el notas ". Agreguemos que dichos textos están ubicados de tal manera que ponen siempre en cuestión el alcance de la doctrina del alma que

<sup>19</sup> Cf. Metafisica II, 3, 999 a 6; Eth. Eud. I, 8, 1218 a 11 ss.; Politica, III, 1, 1275 a 34 ss.

<sup>20</sup> Del alma, II, 3, 415 a 11-12. (Ennis traduce: "el entendimiento especulativo merece ser tratado aparte").

<sup>21</sup> Las potencias inferiores condicionan el funcionamiento de las potencias superiores.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Las almas superiores contienen virtualmente (como ocurre en el caso de las figuras geométricas) a las almas inferiores y a sus perfecciones. Es la doctrina de la jerarquia de las formas a la que ya hemos hecho alusión. Cf. B. C. BAZAN, Autour de la controverse... (1967), np. 462-453.

<sup>23</sup> F. NUYENS, op. cit., p. 266.

Aristóteles se esfuerza por elaborar, y dejan abierta una problemática que parece tener que resolverse en un nivel superior al de la ciencia "física". Todo esto configura lo que llamamos el pensamiento aporético de Aristóteles pues, como lo veremos, esta instancia superior, de la que cabría esperar la respuesta a los problemas planteados, no es jamás clara en sus soluciones; muy por el contrario, Aristóteles prefiere mantenerse en la indeterminación.

Tal es, en efecto, la impresión que se desprende de la lectura del tercer libro del Tratado del Alma, que contiene, precisamente, la doctrina de la intelección y del nois. El capítulo 4 de este libro retoma las cuestiones fundamentales que habían quedado en suspenso: "En cuanto a la parte del alma con la que ésta conoce y juzga (ya sea una parte realmente separable, ya sea sólo lógicamente y no en cuanto a la espacio), hay que estudiar cuál sea su disterencia específica, y cómo se produce la intelección" <sup>24</sup>.

No se trata aquí de hacer un análisis detallado de los capítulos 4 y 5; solamente procuraremos desprender las ideas centrales de manera sintética, e intentaremos determinar si encuentran una respuesta clara y neta las cuestiones abiertas en los dos primeros libros y retomadas en el programa de trabajo que Aristóteles acaba de prononer 2º

Por razones metodológicas el problema de la intelección es el primero en ser abordado. En efecto, es el análisis de esta operación lo que permitirá captar la naturaleza de su principio, y, como veremos, dicho análisis permite el paso natural del capítulo 4 al 5. El razonamiento de Aristóteles es muy concios y riguroso, y obliga a tener en cuenta todo un contexto doctrinal. La intelección se presenta, según el Estagirita, con características análogas a las de la sensación; por consiguiente, y tal es la primera nota distintiva, la intelección debe consistir en uma cierta pasión bajo la acción del inteligible. Esta es una pasión perfectiva del sujeto, pues consiste ante todo en la realización (en sentido de acabamiento) del sujeto en tanto que sujeto cognoscente « El inteli-

<sup>24</sup> Del alma, III, 4, 429 a 10-12.

<sup>26</sup> Para una exégesis de los capítulos 4 y 5, cf. F. NUYENS, op. cit., pp. 277-309.

<sup>3</sup>º Ariatóteles distingue dos sentidos del término "pasión": "La pasión tampoco tiene un solo sentido; pues significa a veces la corrupción de un contrario por medio de otro; o mejor aún, la conservación de un ser en potencia por otro en acto, y que tiene con aquel la semejanza que tiene una potencia al acto con que está relacionada" (Del aéma, II, 5, 417 b.1-4).

gible es pues la perfección del intelecto, y al recibirlo el intelecto es pasivo; pero su pasividad respecto de la forma que recibe no es una alteración sino "un progreso hacia si mismo y hacia su entelequia" <sup>27</sup>. Como veremos, también el inteligible llega a su perfeccionamiento en el acto de intelección. El pensamiento es, pues, y sin contradicción, una acción inmanente y una pasión perfectiva <sup>28</sup>.

Si esto es así el intelecto será simultánemaente "impasible, mas al mismo tiempo capaz de recibir la forma" 2º, pues está siempre y cada vez más "cabe si" cuando recibe el inteligible como su propia entelequia. Por consiguiente la naturaleza de esta "parte" del alma queda definida como la de un ser en potencia con respecto a los inteligibles, lo que explica también que sea "sin mezcla", es decir que, para ser verdaderamente receptiva, no debe precontener ningún inteligible: "no es ningún ser en acto antes de entender" ºº.

La analogía con la sensación tiene sin embargo un límite, y Aristóteles, sobre la base de un ejemplo referido a los sensibles demasiado fuertes, que anulan el funcionamiento de los sentidos, extrae una de las consecuencias más importantes respecto de la naturaleza del intelecto: si "el entendimiento después que ha entendido algo muy inteligible, entiende los inferiores no peor, sino mucho mejor... esto acontece porque mientras la facultad sensitiva no puede existir sin el cuerpo, el intelecto es separado" <sup>31</sup>. Este adjetivo, χοριστός, aplicado al intelecto para definir su relación con el cuerpo y para diferenciarlo de las otras partes del alma, es el punto capital de este capítulo 4, al menos en lo que concierne a nuestra exposición.

Para comprender bien su significado hay que tener en cuenta el gran contexto del Tratado del Alma y la significación de dicho término en las otras obras de Aristóteles. Señalemos primeramente que este intelecto del que se acaba de decir que es "separado" es, sin dudas, algo inherente al alma humana. Ello se desprende de la introducción misma del capítulo 4: "En cuanto a la parte del alma con la que ésta conoce y juzga"; ello surge también del pa-

<sup>27</sup> Del alma, II, 5, 417 b 6-7.

<sup>28</sup> El olvido de esta concepción del pensar, y su substitución por la noción kantiana de beuniken, explica las primeras lineas de la Carta sobre el humanismo de M. Heidegger.

<sup>29</sup> Del alma, III, 4, 429 a 15-16.

<sup>30</sup> Ibid., III, 4, 429 a 23-24. Cf. 430 a 1: "la tablilla en que nada hay escrito todavía".

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Ibid., III, 4, 429 b 2-5.

saje en que Aristóteles afirma "llamo intelecto a aquello con que el alma piensa v juzga" 32. F. Nuvens ha demostrado que Aristóteles afirma la existencia de un principio intelectivo propio de cada hombre, y que este intelecto es definido como "facultad cuyo objeto es la verdad" 33. Este es el intelecto del que, sin lugar a dudas, habla Aristóteles en el capítulo 4. Si esto es así, es evidente que el intelecto queda ubicado entre las "partes" del alma humana. Ahora bien, va sabemos, desde el libro II, que el alma es forma substancial del cuerpo, y que en cuanto tal carece de subsistencia propia: es el compuesto lo que existe en si y por sí. Tal es. en efecto, una consecuencia lógica de la aplicación del hilemorfismo al hombre, pues los co-principios (materia y forma) están unidos por una relación trascendental. No obstante, una "parte" de esta alma-forma es llamada "separada", ¿Qué quiere decir γωριστός en el sistema de Aristóteles? El sentido de este término no parece haber cambiado a través de las diferentes etapas del pensamiento aristotélico: designa ante todo el estatuto ontológico de aquello que goza de la subsistencia, de la existencia autónoma; es decir, designa a las substancias por oposición a los accidentes y a los principios de la substancia. He aquí cuatro textos significativos:

- "...nada es separable (χωριστόν) salvo la substancia" <sup>34</sup>.
- 2) "...la naturaleza debe ser, en las cosas que poseen en sí mismas un princípio de movimiento, la forma y la idea (μορφή καὶ τό είδος), las que no son separables (οὐ χωριστόν) sino lógicamente (κατά τον λόγογ)" <sup>35</sup>.
- "...ninguna de esas categorías, salvo la substancia, puede existir en estado separado (γωριστόν)"<sup>36</sup>.
- ... algunos seres son separados, otros no son separados (χωριστά), y los primeros son substancias" <sup>37</sup>.

Dos cosas están afirmadas explicitamente: ante todo que sólo lo que posee substancialidad puede existir en estado separado; luego, que la forma es separable sólo en sentido lógico. ¿En qué sentido dice pues Aristóteles que el intelecto es "separado"? El texto no es explícito. En cuanto "parte" del alma se podría pensar

<sup>32</sup> Ibid., 429 a 22-23.

<sup>33</sup> Ibid., I, 2, 404 a 30-31. Cf. F. NUYENS, op. cit., pp. 269-271 y los textos allí citados.

<sup>34</sup> Física, I, 2, 185 a 31.

<sup>35</sup> Ibid., II, 1, 193 b 4-5.

<sup>30</sup> Metafisica, XII, 1, 1069 a 24.

a7 Ibid., XII, 5, (1070 b 35-1071 a 1).

que sólo lo es κατά τον λόγον; pero los passjes donde aparece el término χωριστός parecen oponer más bien el intelecto a las otras "partes" del alma por una relación real de independencia respecto del cuerpo. Lo menos que se puede decir es que el capitulo 4 contiene una profunda ambigüedad en torno a la naturaleza del intelecto, y que la antinomía entre la substancialidad del intelecto y su carácter de "parte" de una forma substancial no está resuelta.

¿Por qué debe ser separado el intelecto? Tocamos aquí el problema de las condiciones generales del conocimiento intelectual. El intelecto está definido por una apertura sobre la totalidad de los seres, y sobre lo que ellos tienen de esencial; además el intelecto es capaz de pensarse a sí mismo. Todas estas propiedades exigen la inmaterialidad del noûs. En efecto, "no es razonable decir que está mezclado con el cuerpo, porque en tal caso tendría alguna cualidad o de frialdad o de calor, o algún órgano como lo posee la facultad sensitiva" 38. Ahora bien, las facultades sensitivas, por el hecho mismo de ser orgánicas, están limitadas a un sector parcial de la realidad sensible. El intelecto, para ser verdaderamente susceptible de recibir todas las formas inteligibles, debe ser "separado". Pero las formas inteligibles no están, respecto del intelecto, en la misma relación que las formas sensibles respecto del sentido. Las formas sensibles son directamente activas: dicho de otro modo: son sensibles en acto, y pueden así actualizar directamente al sentido. Las formas inteligibles, por el contrario, están en estado potencial en la realidad exterior al alma 30. Por esta razón "no es igual la impasibilidad de la facultad sensitiva a la intelectiva" 40. Ahora bien, la razón fundamental del carácter potencial de la inteligibilidad de las formas reside en el hecho de que son formas inmersas en la materia. Para que se tornen inteligibles en acto es necesario liberarlas de las condiciones materiales 41. El intelecto que recibe las formas debe ser, él también. inmaterial: "como hay objetos separados de la materia, también lo está el intelecto" 12. En un texto donde toma posición frente a Platón, Aristóteles dice que "bien afirman algunos que el alma es el lugar de las formas, no toda el alma, sino la intelectiva, ni

<sup>38</sup> Del alma, III. 4, 429 a 24-26.

<sup>39</sup> Cf. Del alma, III, 4, 429 b 10-15.

<sup>10</sup> Del alma, III, 4, 429 a 29-30.

<sup>41</sup> Tal es el proceso de la abstracción que Aristóteles ha elaborado en los Segundos Analíticos.

<sup>42</sup> Del alma, III, 4, 429 b 22-23.

de las formas en acto sino en potencia" <sup>43</sup>. En cuanto lugar de las ideas el alma intelectiva debe ser "separada" del cuerpo, pues a intelección exige un principio inmaterial. En cuanto receptivo de las formas que sólo son inteligibles en potencia el intelecto debe estar en relación con el cuerpo y con las facultades orgánicas que lo ponen en contacto con la realidad singular y material donde se encuentran dichas formas <sup>44</sup>.

Vemos pues por qué el intelecto debe ser separado. Si las formas sólo son inteligibles cuando están separadas de la materia, y si en el acto de intelección debe existir "identidad del pensante y de lo pensado" 45, es necesario que el principio receptivo sea, él también, separado de la materia. Sólo así puede recibir la perfección esencial de una cosa (su forma inteligible) sin que esta recepción entrañe una άλλοίωσις. Estas formas, en efecto, son la entelequia del intelecto (que ha sido establecido como ser en potencia). Y es sólo cuando ha sido actualizado por estas formas que el intelecto puede pensarse a sí mismo 16. Es aquí donde un nuevo elemento se hace necesario. Las formas son inteligibles en potencia: el intelecto está en potencia de conocer. ¿Cómo harán para pasar al acto? Un principio activo del conocimiento es exigido por el desarrollo mismo del proceso de intelección. El objetivo del capítulo 5 del tercer libro será, precisamente, el establecer ese principio activo y determinar su naturaleza.

"Puesto que lo mismo que en toda la naturaleza, hay en cada género de seres algo que es la materia (y esto es en potencia todos estos seres), y algo también que es causa y principio activo (ατιτον καὶ ποιητικόν) porque lo actúa todo, y con ello tiene la relación que el arte con la materia; así también en el alma debe haber necesariamente tales diferencias" "T. Este texto, que abre el capítulo 5, ha sido objeto de las más divergentes interpretaciones. No queremos agregar una máa, sino tan sólo mostrar su carácter aporético.

Aristóteles distingue dos tipos de intelecto: uno (que es análogo a la materia) por el hecho de que deviene todos los inteligibles, y otro (que es análogo a la causa eficiente) al que se le

<sup>43</sup> Ibid., 429 a 27-28.

<sup>44</sup> Tal es la doctrina de la colaboración entre el intelecto y la imaginación, que Aristóteles desarrolla en los capítulos 7 y 8 del tercer libro.

<sup>45</sup> Del alma, III, 4, 430 a 4; III, 5, 430 a 20; III, 7, 431 a 1; 431 b 17-18.

<sup>46</sup> Ibid., III, 4, 429 b 5-10.

<sup>47</sup> Ibid., III, 5, 430 a 10-14.

debe que el primero se haga todas las cosas 48. El primero debe ser, indudablemente, aquel del que se acaba de hablar en el capítulo 4, y del que se ha mostrado el carácter ambiguo de su naturaleza (separado y sin embargo "parte" del alma-forma substancial). En cuanto al principio activo, ¿qué se puede decir de au naturaleza? ¿Es inmanente o trascendente al alma? F. Nuvens sostiene que "il n'y a pas un seul mot pour affirmer que ces deux éléments seraient des propriétés ou des puissances de l'âme", y que "la question de savoir si, par exemple, cet élément actualisateur est quelque chose d'intrinsèque ou d'extérieur à l'âme ne se trouve ni posée ni résolue par Aristote à cet endroit" 40. Estamos de acuerdo en lo esencial con F. Nuvens, pues, en efecto, el texto del capítulo 5 no plantea el problema de una manera tan neta como lo habrían querido los comentadores. Aristóteles no habla de "potencias" ni de "partes" del alma; se limita a decir que en el alma se deben encontrar también esas diferencias. El término es suficientemente ambiguo como para abrir una serie interminable de controversias. Pero tal vez estas controversias exigen del texto lo que éste no tiene la intención de decir. Si en lugar de hablar de "potencias", y de querer decidir si se trata de "propiedades" del alma, es decir de determinaciones que le pertenecen de manera exclusiva, se habla más bien en términos de inmanencia v trascendencia del principio intelectivo en el hombre, entonces, tal vez, se podrá captar la verdadera intención del Filósofo.

Desde el análisis del capítulo 4 parece suficientemente establecido que el intelecto receptivo de las formas, y análogo a la materia por el hecho de que deviene todos los inteligibles, es inmanente al hombre. Ahora bien, en el capítulo 5 este intelecto es ubicado entre las "diferencias" que se encuentan "en el alma". Se puede legítimamente inferir que el principio activo es, él también, y en tanto que causa eficiente que acompaña al principio potencial, inmanente al hombre. De hecho tanto el intelecto receptivo como el principio activo reciben el mismo calificativo de "diferencias en al alma" "". Si se acepta que el primero es inmanente, en la medida en que gracias a él el hombre es capaz de verdad, se debe también aceptar, y a fortiori, la inmanencia del principio activo que torna posible el conocimiento de la ver-

<sup>48</sup> Ibid., III, 5, 430 a 14-15.

<sup>40</sup> F. NUYENS, op. cit., p. 800.

το διαφοράς: "elements", traduce W. S. HETT (Aristotle, On the soul. Loeb Classical Library, 1957).

dad. Pero esta presencia de ambos principios intelectivos en el hombre no está definida en términos tajantes. Que sean inmanentes no quiere decir necesariamente que sean "potencias" del alma, y Aristóteles se guarda de emplear esa palabra o el término aproximativo "parte".

Hemos visto que, en lo que respecta al intelecto receptivo, el capítulo 4 contiene una antinomia no resuelta que opone los términos "separado" y "parte del alma". Parece como si Aristóteles hubiera querido salvaguardar al mismo tiempo la trascendencia y la inmanencia de este intelecto. Por lo que concierne al principio activo el capítulo 5 va ciertamente mucho más lejos y acentúa mucho más la antinomia. En efecto, si la inmanencia del ποιητικόν está presente, es en cambio la trascendencia la que es puesta de relieve con términos que parecen serle exclusivos. Como el intelecto receptivo, el principio activo también es separado, impasible v sin mezcla; pero su verdadera naturaleza está definida en los siguientes términos: "por su naturaleza está en acto" al. Esta actualidad es exigida por el papel que juega en el proceso de intelección, cuvo análisis ha mostrado la necesidad del ποιητικόν. Esta actualidad del principio activo es conferida a la forma inteligible contenida en la imagen (donde ella es inteligible sólo en potencia) para que el acto de intelección sea posible. Sólo elevando los datos sensibles a nivel del espíritu es como ellos pueden ser recibidos por el espíritu. Si el intelecto es receptivo y, por consiguiente, si es actualizado por los inteligibles, no es menos exacto que la actualidad del inteligible proviene también del intelecto. La pasividad del intelecto en el orden formal de la especificación está acompañada de una actividad del intelecto en el orden de la causalidad eficiente que otorga al inteligible el acabamiento que le faltaba. Para que la intelección sea una acción inmanente y una pasión perfectiva era lección necesario determinar los dos sentidos del término intelecto y negar a los datos sensibles una causalidad eficiente en el acto de intelección. Aun recibiendo el intelecto es dueño de sí, pues es él quien confiere a lo que es recibido las condiciones de receptividad.

Este dominio del intelecto sobre sí mismo es lo que Aristóteles quiere preservar al subrayar la actualidad y la trascendencia del principio activo, cuya actividad es permanente: "no es

<sup>51</sup> Del alma, III, 5, 430 a 18.

tal que ahora entienda, y luego no" 52. Y aun cuando sea inmanente al hombre, sólo al desprenderse de éste logra su verdadera esencia: "sólo cuando está separado es lo que es, inmortal y eterno" 53. El problema de la inmanencia y de la trascendencia del intelecto está indicado por el término χωρισθείς, puesto que sólo se aplica a las cosas que han estado unidas a otras antes de separarse de ellas 54. Por otra parte dicho vocablo no puede tener otro punto de referencia más que el cuerpo. Así pues sólo separado del cuerpo el intelecto encontrará su verdadera naturaleza de ser inmortal y eterno. F. Nuyens ha mostrado que este último adjetivo sólo se aplica, en el sistema de Aristóteles, a las realidades que siempre han existido, que existen ahora, y que continuarán existiendo siempre 65. Es aquí donde la trascendencia del principio activo es subravada con mayor fuerza, y que la antinomia entre el alma y el noûs es más evidente. Ahora se trata de una oposición tajante entre el orden de las realidades generales y corruptibles al que pertenece el individuo humano, y el orden de las realidades eternas al que pertenece el moûs. Pero es verdad también que, aun oponiéndose por una diferencia metafísica infranqueable, estos dos órdenes se encuentran y comunican, durante el tiempo efímero de una vida, en el individuo humano; y que por esta razón el hombre participa, de un modo no precisado en el orden ontológico, pero necesario en el orden operacional, de este intelecto inmortal y eterno.

Aquí debemos hacer alusión a ciertos pasajes del De generatione animalium que han desempeñado un papel muy importante en la controversia sobre la noética de Aristóteles. Al examinar el problema del origen de las potencias del alma el Estagirita declara que el ser viviente está sometido a un cierto desarrollo: "en efecto, no es a un mismo tiempo que un ser deviene animal y chaballo, y así en el caso de los otros seres vivientes: pues en último término aparece el fin, y lo que marca este fin (τέλος) de la generación es el carácter propo de cada ser. He aquí porqué, en el caso del intelecto mismo, la cuestión de saber cuándo, cómo y de dónde los seres que participan de ese principio (τα μετέχοντα τάυτης τῆς ἀρχῆς) reciben su parte (μεταλισμβάνει), presenta la mayor dificultad (έχει

<sup>52</sup> Ibid., III, 5, 430 a 22.

<sup>58</sup> Ibid., 480 a 22-23.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Cf. J. TRICOT, Aristote, De l'âme, Paris, Vrin, 1959, p. 118, n. 9; F. NUYENS, op. cit., p. 306.

<sup>55</sup> F. NUYENS, op. cit., pp. 807-308.

τ'απορίαν πλείστην), y hay que esforzarse por comprenderlo en la medida de nuestra capacidad (κατά δύναμιν) y en cuanto sea posible (καθ'όσον ἐνδέγεται)" 58. Esta manera de plantear la cuestión es de una importancia extrema. Se ha notado va la particular fuerza de las expresiones que utiliza Aristóteles para indicar la dificultad del problema y los límites subjetivos y objetivos de la investigación que quiere emprender 17. Por nuestra parte queremos señalar un hecho que nos parece capital; la inmanencia del intelecto expresada por los términos "participación" y "tener parte". Precisamente esta participación es la que plantea las aporías v. a la inversa, las aporías dan testimonio de la inmanencia. Además el texto no hace ninguna alusión al doble sentido del término noûs que hemos distinguido en el Tratado del Alma, y, además, el intelecto no está excluído de los caracteres propios que marcan el acabamiento (τέλος) de un ser en su propia naturaleza.

La inmanencia del intelecto y la participación del hombre no están puestas en cuestión. El problema consiste en determinar las modalidades de esta participación (cuándo, cómo y de dónde). Las facultades que dependen del cuerpo no ofrecen estas dificultades; ellas son producidas con el cuerpo en un proceso de generación natural, pues todos los principios cuya actividad se ejerce por el cuerpo no pueden existir sin un cuerpo y son inseparables de él. El pensamiento, en cambio, es una actividad diferente: no es orgánica y su principio debe ser "separado", como se demostró en el Tratado del Alma. Resulta de ello "que sólo el intelecto se introduce desde fuera (θύραθεν) y que sólo él es divino (θεῖον); pues su actividad propia nada tiene de común con una actividad corporal" 58. Es la trascendencia del noûs la que ahora es subravada: puesto que es independiente en el obrar, el intelecto debe también ser sustraído al proceso de la generación; sobreviene "desde fuera" y goza de una naturaleza divina. Todos estos caracteres indican que el nous es algo subsistente en sí, y el texto del De generatione trae a colación aquel pasaje del De unima al que habíamos hecho alusión más arriba: "En cuanto al intelecto, parece que sobreviene como una substancia especial, y que no es corruptible" 59. En ambos textos la

<sup>56</sup> De generations animalium, II, 3, 736 b 2-8.

<sup>57</sup> Cf. F. NUYENS, op. cit., pp. 315-316.

<sup>88</sup> De gen. anim., II, 3, 736 b 27-28.

<sup>59</sup> Del alma, I, 4, 408 b 18-19.

presencia del intelecto en nosotros (y sin distinción entre intelecto receptivo o activo) es expresada en términos que, aun indicando la immanencia y la participación (ἐπεισιέναι - ἐγγίνεσθαι), subrayan ante todo la trascendencia del intelecto (θεῖον, οὐοία τις οὖοα). La antinomia es mantenida sin opción por ninguno de los dos miembros. El intelecto es subsistente, viene "deade fuera", pero no se dice que sea impersonal: todos los serea inteligentes "reciben de él su parte". En cuanto a la participación misma, su naturaleza es dejada en la indeterminación y su análisis no es proseguido. La misma indeterminación afecta el adverbió θύραθεν, cuya verdadera significación no es precisada.

Volvamos ahora al libro III del Tratado del Alma. El pasaje final del capítulo 5 es difícil de interpretar y de traducir: "no nos acordamos porque (el intelecto) es impasible; en cambio el intelecto pasivo es corruptible, y sin él nada puede entender" 60. Lo que ante todo nos interesa es el carácter de "perecedero" atribuído al intelecto pasivo. ¿Qué es este intelecto? La mayoría de los comentadores antiguos han visto en él a la imaginación o a alguna otra potencia perteneciente a la parte sensitiva del alma e1. Esta interpretación permitía atribuir la inmortalidad también a la parte intelectiva del alma (y no sólo al principio activo), y concordaba más con el famoso texto de la Metafísica: "en cuanto a saber si subsiste algo luego de la disolución del compuesto, es cosa a examinar. En lo que respecta a ciertos seres nada se opone a ello: el alma, por ejemplo, está en este caso, no toda el alma, sino el intelecto, porque para el alma entera ello es probablemente imposible" 82. F. Nuvens, por el contrario, ve en el intelecto corruptible aquél del que ha sido cuestión en el capítulo 4 y que fuera definido como la parte del alma mediante la cual ella conoce. Esto no hace más que acrecentar las antinomias, pues hemos visto que también este intelecto fue calificado de "impasible" y "separado". Por eso F. Nuvens concluve: "On ne peut guère contester qu'on se trouve ici en présence d'une con-

<sup>6</sup>º Ibid., III, 5. 430 a 24-15. Le traducción de Tricot va en un sentido diferente: "(Nous ne nous souvenons pas cependant, parce qu'il est impassible, tandia que l'intellect patient est corruptible); et sans l'intellect agent rien ne pense". Cf. en este autor las diferentes traducciones propuestas (Traité de l'âme, p. 183, n. 2 y 3).

<sup>81</sup> Cf. THEMISTIUS, In de anima, VI, p. 238 (ed. VERBEKE); IOHANNES PHILOPONUS, In De anima, III, 5, p. 61 (ed. VERBEKE); AVERROES, In De anima, III, 20, p. 446 (ed. CRAWFORD); S. THOMAS, In De anima, III, lect. 10, n. 745 (ed. PIBOTTA); cf. también In Medaph., VII. lect. 10, p. 1494.

<sup>02</sup> Metafísica, XII. 3, 1070 a 24-27.

tradiction latente ou, du moins, d'une contradiction qui n'a pas été résolue de façon satisfaisante" <sup>83</sup>. Tal vez la interpretación de los antiguos era la correcta. Recordemos que la expresión ὁ παθητικός νοῦς es empleada sólo una vez por Aristóteles, precisamente en el pasaje que acabamos de citar (430 a 24). Puede muy bien tratarse de la más alta potencia sensitiva, aquella que suministra al principio activo los datos para la abstracción, y que es llamada "intelecto" de una manera extensiva.

Sea como sea, las antinomias están siempre alli: immanencia trascendencia; eternidad - corruptibilidad; substancialidad del noús: simple condición de potencia del alma. Estas antinomias son más relevantes por lo que concierne al principio activo; no están por ello menos presentes en lo que respecta al principio receptivo. Y el pensamiento aristotélico permanece siempre en la aporía, sin que ninguno de los términos de las antinomias sea excluyente del otro. Por supuesto que en el caso del principio activo es la trascendencia la que tiene primacía ", pero también es inmanente ". En cuanto al intelecto receptivo es la immanerica la que parece puesta de relieve, pero su trascendencia también es subrayada ". Estas antinomias abren la posibilidad de una doble consideración del noús: en si mismo, y como principio del acto de conocimento intelectual que tiene lugar en el hombre.

F. Nuyens tiene razón al decir que en el capítulo 5 no hay una sola palabra que permita afirmar que los dos principios intelectuales serían meras potencias del alma. Su conclusión, sin embargo, excede los datos de su propio análisis. Luego de haber examinado los adjetivos "inmortal" y "eterno" aplicados al principio activo, Nuyens sostiene que una realidad eterna no puede pertenecer al hombre, y que "dans le système aristotélicien il n'y a pas de place pour l'immortalité personnelle" ". Creemos que el pensamiento del Estazirita no es tan neto, y que prefiere

<sup>63</sup> F. NUYENS, op. cit., p. 309.

<sup>84 &</sup>quot;Sólo cuando está separado es lo que es" (430 a 23).

<sup>6</sup>º F. Nuyens no ha subrayado suficientemente este último aspecto del principio potetikon. Incluso va demasiado lejos cuando afirma, acerca de la unión del principio activo con el intelecto humano, que Aristóteles no da ninguna indicación precisa "sur ce qui pourrait la justifier". El mismo Nuyens ha mostrado que el principio activo es un elemento necesario cuya presencia es exidad por el análisis de la intelección. Nuyens ha consagrado tambiém muy poca atentión a las expresiones que indican la inmanencia del poistikon ("en el alma"; γορισθεις).

<sup>68</sup> ΕΙ εε χωριστός, άμιγές, άπαθής.

e7 F. NUYENS, op. cit., p. 309.

el terreno de la indeterminación. De hecho no hay una sola pelabra que permita afirmar que ese principio activo eterno no serla participable de una manera personal. Simplemente Aristóteles mantiene la aporía sin resolverla: el intelecto es eterno por su propia naturaleza; el hombre es una realidad perecedera; pero al mismo tiempo el hombre tiene parte en este intelecto y posee, además, un principio intelectual receptivo separado, es decir, subsistente. Como se dice en la Metafísica, la cuestión de saber si algo subsiste luego de la disolución del compuesto "es cosa a examinar" se.

Este carácter aporético parece ser la nota distintiva de la noética de Aristóteles. Veremos ahora que Teofrasto la ha conservado como un bien precioso, y que ha desarrollado ciertas ideas de su maestro, manteniéndose siempre en la misma línea de indeterminación. El estudio de la noética de Teofrasto ha sido hecho de una manera inteligente y exhaustiva por E. Barbotin este llo nos permitirá partir de lo ya establecido por este autor, e insistir sólo en aquellos puntos que consideramos fundamentales para mostrar el carácter aporético de la primera etapa de la psicología peripatética.

También en los fragmentos conservados de Teofrasto encontramos la distinción de los dos node, uno que es en potencia todas las cosas, otro que es esencialmente acto. Como lo ha expresado E. Barbotin, esta distinción tiende a salvaguardar conjuntamente la indeterminación de la facultad y la primacía del mode en el orden de los principios. Gracias a esta dualidad el intelecto conserva, a la vez, su entera disponibilidad respecto de las cosas, y su dominio soberano sobre todo lo que no es él <sup>10</sup>. En efecto, aunque el intelecto sea receptivo de las formas —y en este sentido es intelecto en potencia—, el pensamiento tiene siempre por principio al intelecto —activo—, pues es éste el que confiere a los objetos la inteligibilidad en acto de la que carecían y que les permitirá ser recibidos por el intelecto en potencia. Si el intelecto está en situación de subordinación, lo estará siempre

<sup>68</sup> Cf. supru, n. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> E. Barbotin, La théorie aristotélicienne de l'intellect d'après Théophraste. Lauvsin, 1984. Nuestras lineas suponen el trabajo de E. Barbotin y no tienen otra intención que la de aportar algunos complementos y correctivos que nos han parecido necesarios.

TO E. BARBOTIN, op. cit., p. 153.

•

respecto a una realidad de su mismo orden, y nunca respecto a las realidades materiales. 71.

El problema de la naturaleza de esos dos principios de intelección es planteado en el fragmento XII: "¿Cuáles son pues estas dos naturalezas? Y aun más, ¿qué es este principio subordinado y como articulado al principio activo? En efecto, el intelecto es una especie de mezcla del principio activo y del principio potencial. Si pues el intelecto motor es innato, debería obrar desde el origen y sin discontinuidad; pero si aparece más tarde, por medio de qué principio y de qué manera es engendrado? Parece pues inengendrado, puesto que también es incorruptible. En este caso, y va que es inmanente, ¿ por qué no obra siempre? LY por qué el olvido, el error v la falsedad? ¿No es acaso en razón de la mezcla (μίξις)" 12. Varias ideas se desprenden de este fragmento. Algunas son ya conocidas, como por ejemplo la de la eternidad v de la trascendencia del principio activo (es ingenerable e incorruptible). Otras, en cambio, nos dan aclaraciones preciosas sobre la noética aristotélica. Ante todo el intelecto es afirmado como una realidad compleja (una "especie de mezcla"), uno de cuyos elementos, a saber el principio potencial, está "subordinado y articulado" al principio activo. Esta mezcla es la que puede explicar las dificultades que el autor se plantea; en razón de su unión con el principio potencial, el activo, aun siendo eterno y actual, obra con dificultad y de manera discontinua.78. Otra idea importante, expresada de la manera más explícita, es la de la inmanencia del principio activo. El está presente en el hombre de un modo muy íntimo, y esta presencia se verifica des-

<sup>11</sup> Cf. Fragmento l'a (THEMISTIUS, In De anima, Z, 108, 1-6; PRISCIANUS, Metaphr. 27, 8-14): "Además, asease se objeto el principio (de la intelección) o (el intelecta) mismo? Por una parte, en efecto, teniendo en cuelca la passión, parceería que fuera el objeto, pues ninguna naturaleza pasible se confiere a si misma una pasión; pero por otra parte, como (el intelecto) es principio de todas las cosas, y como de il depende el ejercicio del pensamiento — la inversa de lo que ocurre en el caso de los sentidos— parecería que el principio del pensamiento es el (intelecto) mismo". Cf. Fragmento fe (TREM. 188, 6-7; PRISC. 26, 1-6): "Es pues según una cierta proporción que aprecedo de intelecto inherente al alma: en efecto (es llamado en polencia) con respecto al intelecto en acto". (Traducimos la versión francesa de E. BARBOTIN, op. cit., pp. 249-273. El texto griego puede controlarse tibidem).

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Fragmento XII (Them., 198, 22-28; cf. 102, 26-29). Cf. E. BAR-BOTIN, op. cit., pp. 270-271.

<sup>73</sup> Para la noción de "mezcla", cf. E. BARBOTIN, op. cit., pp. 163-166 y 206 ss.

de los comienzos de la vida humana 14. E. Barbotin ha puesto de relieve esta inmanencia del principio activo v ha mostrado que ella no se reduce al orden puramente funcional del obrar, sino que se cumple fundamentalmente en el plano ontológico; sólo así puede comprenderse la noción de "mezcla" de que habla Teofrasto. Ya habíamos señalado esta inmanencia en ocasión del análisis de De anima III, 5. Es significativo que los términos empleados por Teofrasto y por Aristóteles para señalar esta inmanencia tengan la misma raíz 75. La inmanencia del principio activo no excluye, empero, su trascendencia: para Teofrasto ambos aspectos del intelecto parecen conciliarse y pueden ser afirmados conjuntamente 76. El principio activo es pues una realidad eterna, esencialmente activa y trascendente, unida de manera intima (mezclada) con el principio receptivo individual, junto con el cual constituve esta realidad compleia llamada "intelecto". En todo esto Teofrasto es enteramente fiel al pensamiento de Aristóteles tal como lo hemos expuesto. Al igual que su maestro, Teofrasto mantiene los dos términos de la antinomia inmanenciatrascendencia, sin que le parezca necesario escoger entre ellos o excluir uno u otro 77. Pronto retomaremos esta exposición sobre el poietikon.

Examinemos ahora el principio potencial que se articula al principio activo para constituir el intelecto. En Aristóteles lo que ante todo era subrayado era la inmanencia del intelecto receptivo, pero su trascendencia quedaba igualmente salvaguarda-

<sup>74</sup> El nois activo debe ser "innato". La otra hipótesia, a saber, que "apace" más tarde, choca con dificultades insuprables: "jor medio de qué principio y de qué manera es engendrado?". Además el carácter de innato es más conforme con la eternidad del intelecto, ya que ella supone que el noda preexiste a li midviduo humano.

<sup>75</sup> Fragmento XII: Ένυπάρχων δ'οῦν διὰ τὶ οὺκ ἀεί; Del alma, 480 a 13-14; ἀνάγκη καὶ ἐν τῆ ψυγῆ ὑπάργειν ταύτας τὰς διαφοράς.

<sup>76</sup> E. BARBOTIN, op. cii., p. 214: "...immanence ou transcendance de l'intellect, l'alternative est ignorée de Théophraste... Celui-ci (l'intellect) présente deux caractères apparemment contradictoires, en réalité complémentaires; une transcendance de nature... et une immanence de fait".

<sup>77</sup> Al mostrar que la posición de Teofrasto excluye cualquier asimilación del intelecto a un motor extrinseco (tesis con la que estamos plenamente de acuerdo). E. Barbotin comete un error de perspectiva acerca de la verdadera naturaleza del averroísmo. En efecto, Barbotin deja entender que la doctrina de Averrosa se habria caracterizado por la afirmación del carácter extrinseco del intelecto activo (cf. op. cft., p. 210). En realidad la tesis verdaderamenta original del filósofo de Córdoba es la afirmación del carácter extrinseco del intelecto potencial (y a fortiori del activo).

 da. En Teofrasto esta trascendencia es aun más neta. En efecto, en el Fragmento Ia, donde se plantea el problema del origen del noûs, puede leerse: "¿En qué sentido, pues, el intelecto, aunque venga desde fuera (ἔξωθεν) y sea de algún modo sobrepuesto (ἐπίθετος), puede sin embargo ser llamado congenital (συμounc)? ¿Y cuál es su naturaleza? Que no sea nada en acto, sino todas las cosas en potencia, bien dicho está: tal es también el caso del sentido. En efecto, no hay que tomarlo en una acepción extraña al mismo (Aristóteles); pues sería ergotizar; sino como una especie de potencia que juega el papel de sujeto (de las formas inteligibles), de la misma manera que en el caso de los seres materiales. Pero entonces "venido desde fuera" no ha de entenderse en el sentido de "sobrepuesto", sino en el sentido de "incluido en el embrión desde el origen del desarrollo orgánico" 78. Este texto recuerda aquel pasaje del De generatione animalium 79 donde Aristóteles sostiene que el noûs viene desde fuera. Los términos empleados por el Estagirita (θύραθεν) y por Teofrasto (ἔξωθεν) indican una misma idea: la proveniencia extrínseca y la trascendencia del intelecto. Pero Aristóteles no precisa si se trata del intelecto potencial o del principio activo: Teofrasto, en cambio, es explícito: se trata del intelecto en potencia. Esto es un hecho capital y un esclarecimiento que confirma varias opiniones que hemos avanzado en torno a la noética aristotélica. El texto de Teofrasto plantea de un modo lúcido la antinomia de la inmanencia y de la trascendencia por medio de la contraposición de dos caracteres aparentemente excluyentes del intelecto potencial: venido desde fuera y sin embargo congénito. En el sistema de Aristóteles estos dos términos son contradictorios: συμφυής designa algo cuvo origen está estrechamente ligado al proceso de generación natural, al juego de las fuerzas físicas o vitales: θύραθεν ν ἔξωθεν, en cambio, hacen alusión a una proveniencia extrínseca, a algo que supera las posibilidades de las fuerzas naturales. E. Barbotin ha mostrado. mediante una exégesis profunda, que la antinomia pudo ser resuelta por Teofrasto gracias a una reelaboración de las dos nociones. Creemos que es suficiente con reproducir la conclusión de su análisis: "La formation de l'embryon, qui trouve son explication dans la poussée des forces vitales, et l'apparition de l'in-

<sup>76</sup> Fragmento Ia (THEM. 107, 31 - 108, 1; PRISC. 25, 28-29). Cf. E. BARBOTIN, op. cit., p. 249.

<sup>78</sup> De generatione animalium, II, 3, 736 b 27-28.

tellect venu de dehors sont simultanées. Bien qu'étranger dans son être et sa provenance au développement embryogénique, le noûs mérite l'épithète de congénital parce qu'il s'introduit dans le foetus à l'origine de son développement: son innéité se réduit donc à une simple coincidence temporelle, à un pur synchronisme entre son apparition et l'éclosion de la vie humaine. Le dilemme ἔξωθεν-συμφυής à première vue exhaustif, se trouve ainsi résolu par l'invention d'une voie moyenne, mais au prix d'une élaboration toute nouvelle de la notion d'innetér'es.

Lo esencial de la innovación reside pues en el sentido de "congénito". Aplicado al intelecto potencial este adjetivo no significa ya que el nous sea el resultado de un proceso de generación natural, sino simplemente que está presente en el embrión desde el comienzo de la vida. De este modo el adjetivo ya no es más contradictorio con el adverbio ξξωθεν. Cabe sacar algunas consecuencias luego de estas precisiones sobre el pensamiento de Teofrasto. Si el intelecto no está sometido a la generación, y si viene "desde fuera", es evidente que debe ser trascendente respecto a los límites de duración de una vida individual. Pero lo que nos interesa recordar una vez más es que aquí se está hablando del intelecto en potencia. En esas condiciones podemos volver sobre un pasaje del fragmento Ic que no hemos comentado todavía 61. "Es pues según una cierta proporción que hay que entender la potencialidad en el caso del intelecto inherente al alma (ἐπί τοῦ ψυγικοῦ νοῦ) : en efecto (es llamado en potencia) con respecto al intelecto en acto" 82. En este texto el intelecto potencial es afirmado como algo inmanente al alma, y las expresiones de Teofrasto recuerdan las de Aristóteles: "llamo así (intelecto) a aquello con que el alma piensa y juzga" 83; "la parte del alma con la que ésta conoce y comprende" 84. Hemos dicho que estas expresiones hacen evidente que el hombre posee un principio intelectivo que le es propio e inmanente, y que en el De anima estas características parecen oponerse al adjetivo youστός en la medida en que éste subrava el carácter subsistente del noûs. En Teofrasto encontramos la misma antinomia: el intelecto potencial es "inherente al alma", pero simultáneamente

<sup>80</sup> E. BARBOTIN, op. cit., p. 189.

<sup>81</sup> Cf. supra. n. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Fragmento Ic (THEM. 108, 6-7; PRISC. 26, 1-6). Cf. E. BARBOTIN, op. cit., p. 251.

<sup>83</sup> Del alma, III, 4, 429 a 22-23.

<sup>84</sup> Ibid., 429 a 10-11.

viene "desde fuera" y no está sometido a las fuerzas naturales (de las que depende el alma en cuanto forma substancial). La oposición entre el alma y el intelecto (el problema noético) está tan marcada en Teofrasto como en Aristóteles, como lo está la coincidencia de esos dos principios (el uno de la vida, el otro del pensar) en el individuo humano. La immanencia y la trascendencia son mantenidas en el seno de una filosofía aporética que no quiere considerarlas excluventes.

Las siguientes palabras de E. Barbotin pueden sintetizar muy bien lo que acabamos de explicar: "Este (el intelecto) presenta dos caracteres aparentemente contradictorios pero en realidad complementarios: una trascendencia de naturaleza, porque viene del exterior, y una inmanencia de hecho; por su dignidad es extraño al proceso generador del hombre, y sin embargo es congénito; separado en una existencia autónoma y presente en los individuos: simultáneamente divino y humano. El noûs goza, en la pureza de su esencia privilegiada, de una independencia soberana respecto de las almas individuales con las que se comunica desde el origen de la vida: pero esta unión no aliena sua prerrogativas eminentes: presente en el hombre en el que despierta y actualiza la facultad de pensar, el intelecto permanece por esencia siempre actual, inmortal, άθάνατος, eterno, αίδιος, separado v separable, γωριστός: persevera en su existencia trascendente. en la que quedará resuelto el intelecto individual luego de la disolución del compuesto humano" 85.

Hemos querido transcribir este largo texto de E. Barbotin pues marca también el fin de nuestro acuerdo con este sabio historiador. En efecto, en nuestra opinión dicho texto vale (con ligeros retoques) tanto para el intelecto activo como para el intelecto potencial. Creemos que expresa la naturaleza del intelecto como tal. No piensa lo mismo Barbotin: en realidad en ese pasaje él hace alusión sólo al intelecto activo. Pero si se tiene ne cuenta el Fragmento le podrá percibirse que esta posición es insostenible: E. Barbotin funda la trascendencia de naturaleza en el hecho de que el intelecto viene de fuera, sea, pero eso es dicho del intelecto en potencia; afirma que el intelecto es extraño al proceso generador del hombre y sin embargo es congénito, de acuerdo, pero esos caracteres pertencen al intelecto potencial; además el adjetivo χωριστός (esta vez hay que tener en cuenta al

<sup>85</sup> E. BARBOTIN, op. cit., pp. 214-215 (traducimos para facilitar la lectura).

De anima) es aplicado tanto al intelecto potencial como al poietikon. Es evidente que si el intelecto en potencia goza de tal trascendencia de naturaleza, el principio activo gozará también de ella, y a fortiori, porque "siempre es superior lo que opera a lo que padece" <sup>88</sup>. Esto explica también que Aristóteles (no Teofrasto) haya aplicado sólo al potetikon los adjetivos "immortal" y "eterno". He aquí pues nuestra principal divergencia con E. Barbotin: lo que él considera válido únicamente para el intelecto activo nosotros lo consideramos aplicable también al intelecto potencial. El fundamento de nuestra posición es el anásis del Framento Is <sup>87</sup>.

¿Por qué limitar al principio activo la trascendencia de naturaleza? ¿Cuál es el origen de la posición de E. Barbotin? Para responder a estas cuestiones hay que retomar el problema de la naturaleza y del origen del intelecto en potencia. El fondo del problema es que para Barbotin tanto Aristóteles como Teofrasto reconocen en el intelecto en potencia "un vínculo estrecho de solidaridad con el alma humana; es inherente a ésta como principio inmediato del pensamiento individual; pero mientras que ese principio desaparece con la muerte, el intelecto en su esencia, que lo mueve, incorruptible u eterno, le sobrevive" 88. La afirmación de la corruptibilidad del intelecto potencial irrumpe en la exposición de Barbotin, y se mantiene en ella hasta el final. y uno se pregunta en qué puede ella estar fundada. En efecto. no hay un solo fragmento de Teofrasto donde sea afirmada esta corruptibilidad, ni siquiera de manera implícita. Este hecho se pone de manifiesto en una nota de Barbotin. Al intentar justificar su afirmación expresa: "Théophraste est avant tout le témoin des vues d'Aristote: c'est en cette qualité qu'il reconnaît au seul intellect actif l'incorruptibilité (Fr. XII), tandis que le

<sup>88</sup> Del alma, III, 5, 430 a 19,

<sup>8&</sup>quot; E. Barbolin pra consciente de la diferencia existente entre Teofranto y Ariatoteles: "Effecien traite à part de l'origine du noés potentiel, tandia que le Stagirile, dans le De generatione animalium, ne distingue pas entre les deux intellects; l'analyse des textes montrera si cette disparate présente ou non quelque importance doctrinale" (op. cit., p. 177). La importancia de esta divergencia era precisamente que ella hacia explicito lo que había quedado implicito en el pensamiento aristotèlico, e asber, la trascendancia del principio potencial. E. Barbolin no responde a la cuestión que promete tratar. En lo que respecta al fragmento la Temistio (In De anima, p. 242, 54-65, ed. VERBERE) y S. Tomás (De unitate intellectus, parágr. 54, ed. KERLES) han visto correctamente que dicho texto se refiere al intelecto potencial.

pathetikós noús, principe immédiat de la pensée individuelle, est déclaré corruptible (Arist., De anima, III, 5, 430 a 24-25) "a. Como podemos apreciar, para sostener su tesis Barbotin debe recurrir a un texto de Aristóteles, y no de Teofrasto. Pero hemos dicho ya que la interpretación de ese pasaje del De anima es muy controvertida ", y que considerarlo como haciendo referencia al intelecto potencial implica, como lo ha reconocido el mismo historiador que ha propuesto esta exégesis, "una contradicción que no ha sido resuelta de manera satisfactoria" <sup>10</sup>1.

Pero veamos si la posición de E. Barbotin está de acuerdo con el fragmento de Teofrasto al que apela en su nota. Ante todo es inexacto que, en el fragmento XII, Teofrasto limite la incorruptibilidad al intelecto activo. El texto dice, en efecto: "él ( el intelecto motor) parece pues ser ingenerado, puesto que también es incorruptible" 92. Nada más. Este texto no quiere decir que el intelecto potencial no goce de esa incorruptibilidad. Simplemente no se hace mención del intelecto potencial. El fragmento de Teofrasto es pues muy diferente del pasaje del Tratado del Alma: "v eso solo es inmortal v eterno" os Por otra parte los términos de que se sirve Teofrasto para designar al intelecto potencial (νοῦς δυνάμει) no se corresponden con los que emplea Aristóteles en el De anima al hablar de un intelecto pasivo (νοῦς παθητικός) corruptible 04, lo que no hace sino acrecentar las dudas sobre la legitimidad de una asimilación pura y simple de ambas expresiones. Además, aún reconociendo la inmanencia del intelecto potencial (tanto como la del intelecto motor), hemos mostrado que aquél viene "desde fuera" y que no está sometido a las leves de la generación natural. Ahora bien, una doctrina aristotélica suficientemente establecida es que todo lo que escapa al proceso de la generación es también incorruptible 85. Pensamos pues que, en lo que hace a este punto preciso. E. Barbotin no ha interpretado correctamente el pensamiento de Teofrasto.

<sup>89</sup> Ibidem, p. 168, n. 1.

<sup>60</sup> Cf. supra, n. 61 y 63. Se puede sospechar que Barbotin depende pues de la interpretación de F. Nuyens, quien se opone a una larga tradición.

ue la interpretation de F. Nuyens, quien se opone a una larga tradición.

1 F. Nuvens, L'évolution... (1948), p. 309. La contradición se plantea, recordémoslo, entre la corruptibilidad y los caracteres de "separado" o "impasible" que Aristóteles había reconocido al intelecto potencial.

<sup>92</sup> Fragmento XII (THEM. 108, 22-28). Cf. E. BARBOTIN, op. cit., p. 271.

<sup>63</sup> Del alma, III, 5, 430 a 23.

<sup>94</sup> Ya sabemos que este adjetivo (pathetikós) es empleado sólo una vez por Aristóteles.

<sup>95</sup> Cf. De caelo. I. 12, 282 a 30 - b 1.

Además la posición de Barbotin está en contradicción con lo que él mismo ha demostrado del intelecto potencial. En efecto, en varios pasajes de su obra Barbotin se ha esforzado por sustraer al intelecto potencial de la causalidad biológica natural v por mostrarlo como el resultado de una causalidad extrínseca 96. Uno de esos pasajes es particularmente interesante para poner en evidencia la contradicción subvacente en la interpretación de E. Barbotin: "Aunque Teofrasto trata separadamente de la proveniencia de los dos noûs, les reconoce sin embargo un mismo origen, en el sentido preciso que su aparición no debe nada de esencial al determinismo biológico... Por el contrario -el Estagirita y Teofrasto parecen suponerlo- sólo el intelecto substancial, eterno, ingenerado e incorruptible, preexiste al hombre individual... pero su presencia despierta en el ser en crecimiento una facultad completamente nueva: el intelecto potencial: éste se encuentra envuelto, incluido en el conjunto de virtualidades de las que el embrión es portador. El pensamiento personal permanece solidario de las condiciones fisiológicas: debe pues desaparecer con la disolución del compuesto, mientras que el intelecto substancial sobrevivirá" 97. No vemos sinceramente cómo es posible que ambos intelectos tengan un mismo origen (εξωθεν), estén sustraídos al determinismo biológico, y sin embargo sólo uno de ellos sea eterno mientras que el otro es corruptible. Por otra parte la noción de un intelecto "despertado" (éveillé) o "suscitado" por el intelecto activo es extraña al contenido explícito del Fragmento Iº donde se dice que el intelecto potencial viene de fuera 98, y no se encuentra en ningún otro fragmento conocido de Teofrasto. No comprendemos tampoco cómo es posible conciliar la independencia del noús potencial respecto al proceso biológico y la afirmación de que se encuentra incluido en las virtualidades del embrión: esta última noción es absolutamente extraña al pensamiento de Teofrasto De. Finalmente. E. Barbotin parece deducir la corruptibilidad del intelecto potencial y del pensamiento personal del hecho de que son solidarios, en el ejer-

<sup>96</sup> Cf. E. BARBOTIN, op. cit., pp. 189-190; 193; 199.

<sup>97</sup> E. BARBOTIN, op. cit., pp. 199-200 (traducimos y subrayamos).

<sup>98</sup> Hecho curioso, el único pasaje donde Teofrasto dice que el intelecto viente de fuera se refiere al intelecto potencial. Hemos interpretado que, a fortiori, debe ocurrir lo mismo con el principio activo. E. Barbotin, sin embargo, elabora su hipótesis como si todo fuera a la inversa.

<sup>60</sup> Cf. supra el análisis sobre el sentido de "congénito"; cf. también E. BARBOTIN. op. cit., p. 184.

cicio de la actividad de pensar, de las condiciones fisiológicas. Pero un poco antes había sostenido: "el noûs humano, considerado ya como facultad ya como substancia, no está ligado a órganos corporales del mismo modo que el sentido, pero su actividad depende de condiciones fisiológicas" 100. Si esto es así se debería afirmar también la corruptibilidad del intelecto "substancial". Y a la inversa, si la incorruptibilidad del poietikon está fundada en su proveniencia extrinseca y en el hecho de que es "separado" 101, y si esa propiedad no es afectada por las condiciones de ejercicio, dicha incorruptibilidad debe ser asignada también al intelecto potencial, y por las mismas razones. Y en ese caso el pensamiento personal no desaparece 102. El intelecto, claro está, depende del aporte de los sentidos en el conocimiento de las cosas materiales 103, y una vez desaparecido el compuesto orgánico se puede suponer legitimamente que el intelecto quedará privado de ese tipo de conocimiento. El fragmento XI nos da una idea de lo que puede ser la actividad del noûs una vez independizado del cuerpo: "Pero evidentemente dichas cosas (inmersas en la materia) serán noseídas (nor el intelecto) sólo cuando havan devenido (inteligibles) y havan sido pensadas; en cuanto a los inteligibles (per se), él los posee siempre (tà bè vontà del)"104. Se puede pensar por consiguiente que una vez separado del compuesto orgánico el intelecto no tendrá más objeto que las realidades inmateriales (inteligibles per se).

Concluyamos. Creemos que es inaceptable la diferencia radical de naturaleza que establece Barbotin entre el intelecto activo y el intelecto potencial. Ambos son inherentes al hombre, y esta inmanencia da testimonio de su carácter personal. Ambos se oponen al alma, que es el resultado de las fuerzas biológicas. Ambos

<sup>100</sup> E. BARBOTIN, op. cit., p. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> El Fragmento VII (PRISC. 31) no hace distinción entre los dos intelectos: "Ella (la facultad sensitiva), en efecto, no es independiente de un órgano corporal, mientras que el intelecto es separado (Xapportoc)". El contexto parace indicar, sin embargo, que se trata del intelecto potencial. Cf. E. BARDOTIN, op. cit., p. 263.

<sup>102</sup> En efecto, es correcto decir personal, pues aunque ambos principios intelectivos sean trascendentes, forman parte integrante del hombre. Tal es el sentido profundo de la inmanencia del intelecto, muy bien puesto de relievo por E. BARBOTIN, op. cit., pp. 185 y 193.

<sup>103</sup> Dependencia "objetiva" que no quita al intelecto su dominio sobre el ejercicio del pensar. Cl. Fragmento Po: "el intelecto es principio de todas las cosas y de 61 depende el ejercicio del pensar". Cf. supra, n. 71.

<sup>104</sup> Fragmento XI (PRISC. 37, 24-27).

tienen un origen extrínseco cuyo sentido metafísico último permanece oculto en los textos 105. Esta trascendencia de naturaleza no impide su inmanencia; simplemente muestra que el hombre no es un mero ser físico: posee en él algo de divino que desborda los límites de duración de una vida "orgánica" y que no se deja reducir a la causalidad material. "Inmanence ou transcendance. l'alternative est ignorée de Théophraste" ha dicho con razón E. Barbotin. Este pensamiento, que busca la conciliación de los opuestos, se hace evidente en este fragmento de Teofrasto; "en todo lo que se refiere a juicios y especulaciones no es posible hacerlos depender de otra cosa: por el contrario, es en el alma misma que ellos encuentran su principio, su acto y su fin, si es verdad que el intelecto es algo superior u más divino, como que penetra desde fuera y es absolutamente perfecto" 108. El intelecto como tal está constituido por una "mezcla" del intelecto activo, que juega un papel motor, y del intelecto en potencia, "articulado y subordinado" al primero. Esta realidad compleja reúne los caracteres de inmanencia y de trascendencia. Es, en efecto, inherente al hombre, y forma parte integrante de él. Pero el hombre no es una realidad simple; por el contrario, es un ser donde confluyen el orden físico de las fuerzas biológicas (el cuerpo y el alma vegetativo-sensitiva) y el orden metafísico al que pertenece el intelecto, divino y perfecto. El viejo dualismo platónico que oponía alma v cuerpo queda sustituido por una nueva dicotomía: ahora es el conjunto alma-cuerpo el que se distingue, aun constituyendo una unidad, del intelecto (activo y potencial). Con las reservas que hemos hecho, el siguiente texto de E. Barbotin sintetiza de manera completa al pensamiento de Teofrasto: "Le respect dû aux principes posée par l'auteur dans la Métaphusique ne contraint-il pas d'appliquer à cette union mystérieuse la formule décisive: en l'homme, la nature et l'intellect sont pour ainsi dire «séparés, tout en coopérant d'une manière quelconque pour constituer le tout de l'être-? (Met., 4 a 11-13). Ni mélange entre eux d'où résulterait une tierce substance, ni réduction de l'un à l'autre : chacun possède une mesure de réalité qui lui est propre. demeure autonome dans son ordre, et, en ce sens, existe «à part» de l'autre; mais sans rien perdre de leur franchise, tous deux con-

106 Fragmento XIII (Περί κινήσεως. SIMPLICIUS, In Physicam, 964, 31-965, 6).

<sup>168</sup> E. Barbotin ha señalado la gran indeterminación que afecta a la cuestión del origen metafísico del note y al problema del proceso de penetración del intelecto en el hombre. Cf. op. cit., pp. 198-199.

#### LA PSICOLOGIA PERIPATETICA

courent à former l'homme total, microcosme vivant où se noue l'unité des mondes" 107.

Hemos llegado así al fin de nuestra exposición sobre la primera noética peripatética. La hemos caracterizado como un pensar aportético. Aristóteles y su discipulo, Teofrasto, han planteado antinomias, las han desarrollado, pero no han considerado necesario resolverlas por via de exclusión de alguno de los términos en conflicto. La trascendencia del intelecto, y su pertenencia al orden de las realidades metafísicas, son conciliables con la inmanencia del intelecto y su carácter de realidad constituyente del hombre. El misterio del ser humano reside justamente en esta aporía. Querer resolverla equivale a reducirlo a uno de los do órdencs (físico o metafísico). Tal ha sido la tentación de algunos comentadores (hasta nuestros dias). Otros sólo han planteado las aporías de un modo nuevo.

<sup>1.</sup> E. BANBOTIN, op. cit., p. 237.



# PLOTINO Y EL LENGUAJE DE LA METAFÍSICA\*

Por Francisco García Bazán \*

E N tiempos recientes R. Ferwerda<sup>3</sup>, como en años anteriores E. Bréhier<sup>2</sup>, M. de Gandillac<sup>3</sup>, P. Aubin<sup>4</sup>, J. Pépin<sup>5</sup>, R. M. Mossé-Bastide<sup>6</sup> y V. Cilento<sup>7</sup>, han abordado específicamente el tema del piano de la expresión en las Enéadas de Plotino. Naturalmente, en todos los casos citados el interés ha cifrado no tanto sobre el análisis de la composición literaria de las Enéadas<sup>8</sup>, como sobre los medios expresivos de que se ha valido el gran neoplatónico para trasmitir su captación de la esencia de la Realidad, su doctrina metafísica, y ello es la razón por la que allegamos a estos autores en cabeza del presente trabajo.

El mayor mérito del libro del doctor Ferwerda estriba, en nuestra opinión, en la sabia agrupación y clasificación llevaba a cabo por el autor de las múltiples imágenes que ofrecen las

- \* El presente artículo es un desarrollo parcial de una investigación de mayor extensión que el autor lleva a cabo becado por el Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas.
- <sup>1</sup> Cl. R. Ferwerda, La signification des images et des méthaphores dans la pensée de Plotin, J. B. Wolter, Groningen, 1965.
- <sup>2</sup> Cf. E. BRÉHIER, "Images plotiniennes et images bergsoniennes", Les Etudes Bergsoniennes, V. II, Ed. A. Michel, Paris, 1949, pp. 105-128.
- <sup>3</sup> Cf. M. DE GANDILLAC, La sagesse de Plotin, Lib. Phil. J. Vrin, Paris, 1966 (2º ed.), 1³ ed., 1952, Prefacio y cap. V.
- 4 Cf. P. AUBIN, "L'image dans l'euvre de Plotin", Rech. Sc. Relig., 41, 1953, pág. 346-379.
- <sup>5</sup> Cf. J. PÉPIN, "Plotin et les Mythes", Rev. Phil. de Louvain, t. 53 (3ème. Série, Nº 37), février 1955, pág. 5-27.
  - 6 Cf. R. M. Mossé-Bastide, Bergson et Plotin, P.U.F., Paris, 1959,
- 7 Cf. V. CILENTO, "Mito e poesia nelle Enneadi di Plotino", Les Sources de Plotin. Entretiens sur l'Antiquité Classique, t. V, Fond. Hardt, Genève. 1960, pág. 245-223.
- <sup>a</sup> Para este tema cf. V. CILKYNO, Plotino, Enneadi, vol. III, Parte 2<sup>a</sup>, Leterza & Figil, Bari, 1949, 5<sup>a</sup> parte de la bibliografia de B. Marién, pés. 427-436, Asimismo H. R. SCRWYZER, la primera parte del articulo "Plotinos" en Pauly Recelençu/kipidia der klessischen Altertumsvoissentehaft, t. XXI, 1951, col. 271-439 y P. PRINI, Plotino, Edizioni Abete, Roma, 1970, "Appendice bibliografica", pág. 152-153.

Enéadas, en las relaciones establecidas entre el empleo de dichas imágenes en Plotino y en sus predecesores griegos o las religiones en elemísticas y en la aclaración de su distinta naturaleza. La tesis que organiza tan vasto material consiste en la afirmación de que Plotino, pensador original y consciente de las limitaciones instruentales del lenguaje, debe echar mano de imágenes y metáforas y cuanto arbitrio le facilite su lengua, para tratar de sugerir un modo de pensamieno que desborda a su vehículo normal, el lenguaje humano .

E. Bréhier, seguido en algunas de sus consideraciones por la objetiva exposición de Mossé-Bastide, ha echado los fundamentos de una comprensión filosófica de la imagen en Plotino, comparándola con el doble empleo de la imagen por Bergson, bien como medio dinámico de expresión o como proceso imaginario que impide la cristalización deformadora y esta reflexión ha fecundado parcialmente el artículo de P. Aubin y algunas consideraciones particulares del P. Ciento.

Otra orientación de estudios ha sido la emprendida por J. Pépin. El sabio especialista francés del fin de la Antigüedad, se ha ocupado con preferencia del empleo de la mitología clásica en la obra de Plotino y la ha interpretado como un uso alegórico, que se evade, es cierto, de las normas fijas establecidas por el alegorismo alejandrino y helenístico en la forma como lo representa, sobre todo, el estoico Crisipo 1º pero que no deja por ello de tener un correlato teórico y su consecuente utilidad pedagógica. Esta concepción de la utilización del mito por Plotino con finalidad alegórica, ha dejado también su huella en los estudios posteriores.

Nuestro punto de partida y, por lo tanto, de remate será diferente, porque:

- I En las Enéadas de Plotino hay una teoría ontológica de la imagen.
- II Plotino sostiene una teoría del lenguaje acorde con I).
  III El empléo de símbolos, imágenes y mitos se inserta en
- III El empléo de símbolos, imágenes y mitos se inserta en II).
- IV La concepción metafísica del lenguaje indirecto de Plotino, es análoga con la concepción del lenguaje simbólico sostenida por los modernos estudios hierológicos.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Cf. R. FERWERDA, op. cit., Int., pág. 1-8 que nos ha orientado y aido de gran utilidad.

<sup>10</sup> Cf. J. PÉPIN. Muthe et Allégorie, Aubier, 1958, cap. VI.

## I. — Teoria ontológica de la imagen

La Realidad, la totalidad de cuanto posee consistencia, de cuanto es algo, esté por debajo o por encima del ser, y a lo que se opone lo no real, ficticio, imaginario o mentado, aparece en las Enéadas, diferenciado en grados. El ámbito que trasciende al ser, el ser mismo y lo que bajo él se encuentra, constituyen una Unidad de dependencia mutua, jerárquica y simultánea, una subordinación necesaria de niveles de realidad, que es lo que Plotino da a entender a través del símbolo explicito de la procesión 11.

Con términos de Plotino. Los tres subsistentes, lo Uno (hen), la Inteligencia (noús) y el Alma (psykhé) —con sus respectivos aspectos interiores—, no sólo constituyen tres planos simultáneamente diferentes de la Realidad, sino también solidarios y dependientes de manera que: ". - por ello decimos que la Inteligencia es una imagen (eikóna) de lo Uno" (Enn. V, 1, 71); "ella (la Inteligencia) es una imitación (mímema) y una imagen (eidón) de él (lo inteligible que designa aquí a lo Uno)" (Enn. V, 4, 226-27) y "él (el Alma como hijo de la Inteligencia) imita (mimetiat) pues a su modelo (arkhétypon) de todas maneras tiene también la eternidad de él (el Padre que simboliza a la Inteligencia) como su imagen (eikón) que es" (Enn. V, 8, 1215-17):"

El tratado II de la 5<sup>8</sup> Enéada nos muestra a las claras la de las diferentes regiones de lo real. Entreacamos las lineas más ilustrativas.

11 Cf. Em. IV, 8, 28-31; II, 2, 21-4; III, 4, 11-3; VI, 7, 1737-43; VI, 7, 42; III, 9, 9, etc. Véase J. Thoutillabo, Le procession plotinienne, P.U.F., Paris, 1955, pág. 69-75; J. Modelu, Plotin ou la gloire da la philosophia antique, Vrin, Paris, 1970 (- Moreau), págs. 90-94; 97; 104-105; 113-114; 125; 204-205. J. Akouez, The Terminology of Plotinus and of some gnostic urrimology, aminly the Fourth Treatise of the Jung Codex, Publicaciones de l'Institute hist, et archéol. nérelandis de Stamboul, 1stambul, 1961 (- Zandeo), pág. 31-33; J. M. Rist, Plotinus: The Road to Reality, Cambridge University Press, 1967 (- Rist), pág. 66 y sa

Cf. Em. V. 9, 35-57; V. 9, 55-68; IV, 8, 624-26; V. 4, 123-41; IV, 9, 14-19; V. 1, 327; III, 9, 5; III, 4, 114-17; I. 2, 2V, 6, 415-42; IV, 3, 11; V. 4, 13-16; IV, 5, 7; VI, 7, 610-15; VI, 7, 12; VI, 7, 161-5; V. 3, 846-59; V. 3, 126-52; Véase J. N. DECK, Nature, Contemplation and the One, University of Toronto Press, 1967, pág. 15 a 17, fundamentalmente y págs. 21, 33, 65, 84-85 IO4 y III; MOREAU, pág. 95; 103-106; III-IV; ZANDES, pág. 19-22; F. DOURBON IN PETRELLA, II Problema dell'arte e della belleza in Plotino, Le

Monnier, Firenze, 1956, págs. 16-24; 33-44.

"Lo Uno es todo y nada. En efecto como principio de todas las coasa no es ninguna, aunque aquello es todo... Siendo (lo Uno) perfecto (téteion) no necesita buscar ni tener nada como que sobreabunda y esta sobreplenitud propia produce algo diferente. Lo que ha llegado a ser se vuelve hacia él y es fecundado y mirando hacia él llera a ser también Intelierencia.

Así pues, como el ser (on) es semejante a aquel (lo Uno) al expandir su potencia múltiple produce algo semejante (hómoia). Pero siendo éste también imagen (etdos) de aquel, se expande como él que es anterior a sí. Y esta actualidad originada en el ser (ousidas) es el Alma... Pero ella (el Alma) produce no permaneciendo inmóvil, sino que moviéndose engendra una imagen (etdolon)... y engendra esta imagen de sí que es la sensación y la naturaleza en las plantas" (11-21) 13.

Por lo significado, esta remota teoría de la imagen envuelve la dea de que en cada reflejo del ser y en el ser mismo conviven la dieditico y lo otro. La mismidad el lo supraontológico que en el ámbito de lo ontológico se debilita por sucesivos agregados de la alteridad, bajo la forma de las dos materias, y que desempeña en Plotino una función relativa a los niveles de realidad ontológica y nunca posee un carácter absoluto <sup>14</sup>. En cada aspecto descendente del ser la Posibilidad se limita y el carácter limitante que aparece conjugado en tal momento ontológico, da cuenta del oscurecimiento del ser verdadero. El tránsito de lo Uno a lo múltiple, de la serenidad supraconsciente, que trasciende toda dualidad notética, ética v ontológica, al dominio de la primera dualidad

<sup>13</sup> Las citas de las Endadas siguen la distribución del texto griego de E. BRÉBUER, Ennáedee, I.VI (7), Les Belles Lettres, 1960-1963. Para las cinco primeras Enáedas se ha cotejado siempre el texto crítico de P. HENNY-H. SCHWYERE, Plotinio Opera, I-II. Desclode de Brouwer-L'Edition Universelle, Paris-Bruxelles, 1951-1959. Las traducciones han buscado la literalidad, habiendo tenido en cuenta las versiones en lenguas modernas del mismo E. BRÉBUER, V. CILENYO, Enneddi I-III (véase nota 8), S. MACKENNA, Plotinus. The Enneada Faber and Faber, London, 1969; H. HARDER et alci, Plotina Schrijten, I-V (11), Félix Meiner Vorlag, Hamburg, 1956-1967 y R. H. ARMSTROM, Plotinus, I-III, Lobe Classical Library, London, 1968-197.

La versión árabe del texto de Enn. V, 8, 1215-17, en Theol. VIII, 177, cas así en la traducción de G. Lewis: "en efecto la imagen imita al antecedente de quien es imagen. Hay vida, ser y belleza en este mundo, porque es la imagen del mundo celeste, permaneciendo en el ser por tanto tiempo como existe su modelo". Plofini Opera, II, psfs. 407.

<sup>14</sup> Cf. Enn. VI, 9, 83-85; II, 4, 58; II, 4, 15; I, 8, 7. Véase J. Trout-LLARD, op. cit., pág. 14-20; J. M. Rist, "Moniam: Plotinus and some Predecessors", Harvard St. in Class. Philology, 70, 1965, pág. 329-344. o de la región de las formas a sus manifestaciones en devenir a través del Alma, es el profundo carácter constitutivo de la Realidad que Plotino quiere apresar en su teoría de la imagen <sup>15</sup>.

De este modo toda imagen es dual, lo que ya habla de su degradación respecto de lo Uno, pero al mismo tiempo esta dualidad trasforma su naturaleza, pues los reflejos inferiores al ser recogen la potencia de lo Uno debilitada desde su primera reflexión y así se origina un encadenamiento ontológico de imágenes, que afirman y niegra al Principio con diferente acento.

Insiste Plotino (Enn. VI. 4, 101-15) para evitar desvarios de interpretación, en que el sentido primario de la palabra imagen (eldolon, eikón, mímema) es comparable a la idea que tenemos de la imagen en el agua, en un espejo o en la sombra. Es decir, tomando uno de los casos, el objeto se refleja en el espejo. pero el resultado de la reflexión no es ni el objeto que se refleja ni el espejo en el que la imagen se refleja. A su vez, objeto v espejo intervienen necesariamente en la generación de la imagen y en diferente manera. En tanto que el objeto determina la formación de su imagen que de él depende como determinante, el espejo aporta los elementos que permiten la reflexión, pero también la distinción entre el objeto y su imagen. No olvidemos que Plotino dice que la imagen generada (ontológica) es como la imagen en un espejo, subravando con ello las semejanzas formales (triada de elementos v analogías de relación) más que el contenido de la imagen invertida, de lo contrario el mundo inteli-

No creemos que Procle sostenga ideas diferentes, p. e., Elementa, th. 55, 62, 70, 147, 174, 204, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> A través del Timeo, el diálogo platônico más estimado por Plotino, se adivina una semejante beard de la imagen. Tim. 22°-294 distingue est del devenir y los vincula por el Demiurgo y por el primero el segundo est del devenir y los vincula por el Demiurgo y por el primero el segundo est de nutre de la compositación de segundo esta universo esa imagen (citóna) de squél" (28b, también 92c), sintesis que se desarrolla de 29e a 47b y en que se insiste parcialmente en el tome en 29e-30c —metrocosnos inagen del cosmos ideal—Este universo es imagen (águlma) de los dioses. El tiempo es imagen de la eternidad (37b-38c). El hombe y los restantes mortales son una imitación de la antigua forma de producción (41c) y el ser humano es imagen del universo (44d-47b), correspondencia macro-microcomos que hable de interioridad e inversión. El cosmos físico es una imagen ada inferior que manificata la forma y armonía ejemplares a través del cumbio indefinido (58-41c). También el aspecto psicofísico del hombre en 61-86c; 68d-71a. Desde 48a en adelante sexplica esto mismo, pero haciendo intervente en la imagen als materia sensible (60c-4, 52d).

Véase también Rep. VI, 509 y as. y X, 596a as. (V, 472c; VI, 500e; VIII, 561c); Politico, 277d; Fedro, 262c, etc.

gible resultaría la forma traspuesta, idealizada, del empírico que nos llega de inmediato y que debemos transformar en su esencia a simple vista y opinión oculta. Creemos que esta es la causa, junto con el motivo ontológico ilustrado, por la que Plotino hace hincapié en que no debe entenderse la imagen a la manera como lo es un retrato o estatua (eikón) 18.

Al mismo tiempo se utilizan en las *Enéadas* algunas relaciones estructurales que el hombre percibe en la necesidad natural, para ilustrar con su funcionamiento la naturaleza ontológica de la imagen. Citemos dos ejemplos.

Ilustrativo resulta el comportamiento humano de la generacción. Así la relación generacional padre, madre, hijo barrunta un
orden processual más próundo. El hijo llega a ser la imagen del
padre a través de la madre. El progenitor facilita en la generación
el elemento esencial y determinante; la mujer fecundada, plano
receptor y pasivo, proporciona los elementos que permiten la
conservación y crecimiento del embrión. La resultante o imagen
participa de la esencia del padre, pero gracias a la colaboración
materna se alcanza la actualidad filial, individualidad diferente,
surgida como potencia implícita de la misma esencia paterna,
pero a la que explicita y con ello diferencia y separa el acogimiento materno 17.

También en analogía con el proceso descripto, distingue Plotine en los fenómenos físicos la diferencia existente entre el elemento producido propio del agente productor, del producido a partir de dicho agente. Así el calor de un cuerpo presenta una

16 Cf. Enn. I, 4, 100; IV, 3, 117; I, 1, 817; III, 6, 7, 41; IV, 3, 121;

III, 6, 915-19; III, 6, 14. Véase R. FERWERDA, op. cit., pág. 9-23.

También aquí sigue Plotino al maestro. La materia es impasibilidad absoluta (Tim. 56c), pero la idea es visible sólo por la nóz, no por los sentidos (51d, 52b). Es decir, la acomodación del órgano perceptor de la realidad es una necesidad, y se debe remontar desde la imagen al modelo. La imagen es, por decir, deformación por su carácter ontológico inferior en euya constitución entra la materia, pero esto no significa que la materia dé forma alguna, sino que acoge empobreciento.

17 Cf. Enn. V. 9, 98-14, V. 8, 713-18, V. 1, 214-21; V. 9, 49; VI, 9, 783; V. 4, 112; III, 8, 414; III, 6, 310; V. 1, 775; VI, 7, 353; II, 4, 1644; IV, 8, 729; III, 8, 411; V. 8, 42; II, 3, 94; III, 5, 411; III, 6, 19; II, 9, 1031; II, 9, 1292; III, 2, 215; III, 7, 1122; IV, 3, 10, 11; V. 1, 8, 117, V. 9, 60; VI, 7, 414; VI, 7, 332. Véase también Tim. 50 d. y ANTONIO DREE, Hacia la primera teología de la procesión del Verbo, Estudios Valentinianes I/1, Universias Gregorians, Roma, 1685, pág. 338 y ss. en donde se encuentran numerosos teatimonios occidentales de la época clásica sobre la fisiología genética solica como imasera ontológica y teológica.

doble vertiente. El calor del fuego, difiere del calor a partir del fuego. En el primer caso el calor integra la actualidad del fuego, en el segundo el calor es una irradiación del fuego, dependiente, pero no idéntico. Manifiesta la naturaleza ignea, pero debilitada, es imagen del fuego en la que se manifiesta la presencia de la alteridad, para que subsista la diferencia, pero como en el caso de la imagen en el espejo, figurativamente no podría llegarse del calor al fuego 18.

### II. - Teoría ontológica del lenguaje

La reflexión teórica sobre el lenguaje aflora en algunos escasos lugares de las *Enéadas*, pero estas breves indicaciones resultan buenos puntos de partida para trazar una comprensión metafísica del lenguaje por parte de Plotino <sup>19</sup>.

Por lo menos en dos lugares (Enn. V, 1, 37-9; I, 2, 327-30) nos presenta claramente Plotino el lenguaje como la imagen de las representaciones interiores del alma, de la misma manera que el alma es los00 de la Inteligencia  $^{20}$ .

Como el alma es una imagen ontológicamente dependiente de la Inteligencia a la que revela insuficientemente, en un grado inferior de realidad, así el lenguaje humano manifiesta en un nivel más débil y subordinado la actividad cognoscitiva del alma y sabemos que esta actividad intelectual es propiamente noética o contemplativa. Hay por tanto según nuestro autor en el lenguaje del hombre, inferioridad respecto de su contenido expresivo, pero no ruptura con él, en la medida en que es vínculo de aquella actividad propiamente humana y creadora que es la contemplación.

Más aún, para evitar los equivocos en Enn. IV, 3, 30 Plotino utiliza refiriéndolo al lenguaje, la idea de la imagen en el espejo cuyo significado conocemos. El lenguaje es como la imagen en un espejo respecto del pensamiento (nóema). El lenguaje, por tanto, tiene un valor designativo que se enlaza con un significado

<sup>18</sup> Cf. Enn. V, 4, 228-39. Véase J. N. DECK, op. cit., pág. 13-14.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Sobre el lenguaje de la metafísica véase ARMANDO ASTI VERA, "El lenguaje de la metafísica", en Actas del II Congreso Nacional de Filosofía, Alta Gracia (Córdoba), 6 al 13 de julio de 1971.

<sup>20</sup> Cf. asimiamo Enn. V, 1, 644-45; III, 8, 526-30; IV, 3, 307-16; VI, 1, 51-14; V, 3, 1721-25; V, 5, 514-27.

ontológicamente superior, el que se refleja en un medio que lo transforma fragmentándolo y que así lo manifiesta y lo coulta. El lenguaje, de esta manera, nos da sólo indicios del nóema y ello es así porque la alteridad, lo otro de la actividad noética, en este caso la materia sensible en tanto recorta y exterioriza, interviene en el medio significante, continente sensible espacial y temporal, constituyéndolo en un modo inferior de la Realidad, pero válido en su plano.

Y porque el medio reflectante, el elemento exteriorizador, puede intervenir con mayor o menor capacidad distorsionadora, Plotino ha entrevisto asimismo una jerarquía de medios expresivos.

En Enn. V, 8, 6 ha subrayado Plotino el empleo de los jeroglíficos por los sacerdotes egipcios como medios más apropiados para expresar la indivisibilidad del lógos del alma.

El jeroglífico es un vehículo sintético de expresión. Las figuraciones grabadas en las piedras que se encuentran en sus templos por su carácter más inmediato e implícito, reflejan mejor el saber, porque su carácter premioso señala más a lo real, permite mejor la intuición que capta la totalidad significativa, que el razonamiento y la deliberación, que se desarrollan y desmembran de más en más la visión que los soporta. 11.

Es el tema de la unidad y la multiplicidad el que se nos presenta nuevamente en este nivel empírico de la Realidad. Es la materia diversificadora la que ampila y debilita la expresión. La concreción sensible de la idea a través de un solo medio espacial, dice más, sugiere más, que su exposición a través de un discurso que incluye palabras y éstas, letras, porque los intermediarios han ido cada vez en aumento y han mediatizado progresivamente su contenido. El tiempo, ingrediente ineludible del discurso oral y escrito, es también la nota depauperadora de la expresión sintética.

En dos textos del período más prolífico de la producción literaria de Plotipo, se explica la relación contrapuesta mencio-

<sup>21</sup> El jeroglifico es un modo de lenguaje ideográfico, como certeramente señalare antre otros R. Guénon. E. Bréhier en una nota al capítulo del tratado que comentamos nos hable de la ignorancia por parte de los griegos del carácter altábético de estos signos, aunque P. Thillet ha colocade en su debido lugar esta afirmación. Cf. P. THILLET, "Notes sur le texte des Ennéades", Evue. Int. de Patil., Nº 92, 1970, fanc. 29, pág. 203, nota 5. Véasse también CH. RUTTEN, Les catégories du monde semible dans les Ennéades de Plotin, Les Belles Lettres, Paris, 1961, pág. 35-39.

nada que existe entre el pensamiento del alma y su manifestación sensible.

En el mundo inteligible las almas son mutuamente transparentes. El vínculo intelectual reúne a las almas en un modo de existencia superior a la de las dualidades del ser humano, en la que todas son reflejos de una misma Realidad y se comprenden contemplando un mismo objeto, la coincidencia de la visión anula particularidades meramente humanas, resulta evidente que en semejante nivel del ser, el lenguaje bajo cualesquiera de sus socorros expresivos es un intermediario innecesario. En aquella esfera de la Realidad en que todo es visión, carece de sentido hablar de medios de comunicación, sa que éstos tienden a hacernos participar de lo que se hurta a las menguadas capacidades del hombre, sea ello natural o sobrenatural (Em. IV. 3, 1813-24).

Sin embargo, muy otra es la realidad del hombre terrestre al que acompaña su envoltura psicofísica. El ser humano asiste al espectáculo de lo real a través de elementos diferenciadores. Mantenerse en el terreno de la contemplación creadora exige un esfuerzo constante, pero esto no niega su origen superior ni lo traiciona, sólo dificulta su reconocimiento. El lenguaje humano se inserta en este mismo rango del orden ontológico y por ello descubre su origen también celeste, pero en un plano de tan débil contextura que su equilibrio sólo se mantiene con la mirada puesta en lo inteligible, por cuya virtud se patentizarán los medios más aptos de expresión (Enn. IV, 4, 511-22).

De las dificultades que el hombre experimenta para poder proferir verbalmente lo inexpresable y de los irremediables riesgos que se corren con el empleo del lenguaje a causa de su fragilidad constitutiva, nos habla Plotino en diferentes pasos de las Enéadas y con diverso tono. En oportunidades aconseja la contemplación silenciosa (Enn. V, 3, 7, 13; VI, 8, 11, 1) y en otras exhorta a hablar, camino que el mismo ha elegido, aunque consciente del riesgo que significa el empleo de los diferentes niveles expresivos del lenguaje, al que desorbitan sus contenidos (Enn. III, 2, 1612; VI, 7, 212). Y estriba en esta ambigüedad del silencio y la palabra sobre la Realidad el pensamiento teórico sobre el lenguaje y sus formas por parte de Plotino y el empleo que ha hecho de los diferentes modos de expresión.

# III. - Lenguaje indirecto y teología negativa

Si el lenguaje es imagen de la actividad noética, sólo indirectamente podrá expresarla. El lenguaje no será respecto del pensamiento del alma como el retrato respecto de su modelo, o sea, su representación indirecta e inanimada. En este caso el lenguaje tendría su origen en lo óntico, en lo empírico, que es representable y por obra de la costumbre o de la razón convencionalmente significativo; pero que no alcanzaría con su capacidad formulativa más allá de los sentidos o de la explicación dianoética, plano de la expresión, por otra parte, que en tanto invertido por sus fines, o sea, seducido por la prázis, no escaparía a la connatural esterilidad e insustancialidad de aquélla.<sup>22</sup>

Pero según el anterior principio el lenguaje genuino a fuer de original deberá mostrar una fisonomia que disloque doblemente las categorías habituales de expresión, a las que un trasfondo ontológico sutil deslizan imperceptiblemente hacia la convención poniéndolo al servicio de la práxis. Por ella habrá de violentar las formas del lenguaje socialmente acuñadas, pero, ante todo, apuntar, sugerir lo que el lenguaje no puede contener.

De acuerdo con lo expresado podemos afirmar que el uso de comparaciones e imágenes en las Enéadas, no tiene tanto un valor metafórico, como simbólico. No trata tanto de esclarecer lo que se quiere decir, con lo que sólo se quebraría la capa más superficial del lenguaje, cuanto impulsar al que atiende a lo que de por sí no se puede decir.

Lo ya dicho sobre el empleo de los jeroglíficos nos orienta cómo y en qué sentido Plotino valoriza la imagen. Cada plano inferior de la Realidad apunta al superior de que participa y la naturaleza, en su incesante devenir —como en forma más conocida uno de sus aspectos, el tiempo, es imagen de la eternidad—ella lo es del Alma (Enn. II, 3, 1816-22). El mundo sensible será saí expresión del Ínteligible, como su imagen, y sus diferentes componentes, cada uno según su constitución, revelarán la presencia del ser. Ahora bien, en la medida en que el hombre, ser anfibio (Ern. IV, 8, 431), capte esa realidad, la manifestará en

<sup>22</sup> Para las relaciones theoria-práxis vésse P. PRINI, op. cit., pág. 134 y sa.; F. BOURBON DI PETRELLA, op. cit., pág. 69-78; J. TROUILLARO, La purification plotinienne, P.U.F., Paris, 1965, pág. 40-42 y sobre todo, R. ARNOU, Prazis et theoria, Paris, 1921, pág. 21 y ss.

forma más imperfecta y la expresará en proporción directa a la claridad de su comprensión. Ya hemos comprobado la superior jerarquía reconocida por Plotino a los símbolos sensibles y de la misma manera es preferentemente el mundo de la naturaleza el que se vuelca en sus escritos cuando quiere sugerir el fondo ontológico de la Realidad 2º. Pero de igual manera debe expresarse la Realidad por medios ilustrativos más explicitos, cuando el símbolo o la imagen resultan insuficientemente comunicativos por incapacidad de asimilación simbólica. Este último caso es el del empleo del mito en Plotino que muestra una doble faz. Es medio desarrollado de expresión, pero que conserva la misma fertilidad reveladora tradicional y ontológica que es inherente a todo relato mítico.

J. Pépin, según aludimos, en un articulo notable y posteriormente en su monumental obra, Mythe et Allégorie, págs. 190-209, ha interpretado el uso del mito en Plotino con sentido alegórico, aunque al final del trabajo reconoce las deficiencias del empleo de la alegoría en Plotino, ya que sus figuras míticas, por una parte, no siempre indican un mismo significado filosófico y, por otra, un mismo concepto filosófico puede ser vehículizado por diferentes seres mitofócicos <sup>21</sup>.

Consideramos que estas fluctuaciones en el significado, son las que precisamente hubieran debido advertir que Plotino no admitía la desmitificación alegórica, como ningún otro atisbo de racionalismo.

El P. Cilento, por su parte, en el sensible artículo sobre este tema que ha dedicado a Plotino, advierte sagazmente la dife-

23 Brevemente puede ser confirmada esta afirmación cotejando el índice de R. FERWERDA, op. cit., III-IV.

2º Cf. asimismo R. ARNOU, "Quelques remarques sur l'emploi de la philosophie de Plotin, Presses de l'Université Gregorienne, Rome, 1987, pág. 295-299 y F. Bosson ti PerruzLi, «p. cit, pág. 24-33. De la misme manera ain más recientemente J. Pérus, en "Plotin et le miroir de Dionyson (Enn. IV. 3, 27-12, 1-2)", Rous. Int. de Phil, Nº 92, 1970, fasc. 2, pág. 306 y ss., ha resumido el sentido de la exégesis alegórica naturalista, cosmológica, metafísica y espírituel en torne al mito de Dionysos. En todos los casos la figura alegórica sirve para expreser una conepción previu, basada en a) un empirismo racionalista, b) una cosmología también racionalista o e) una doctria filosófica, en la que a veces sparecen las ilustraciones en el nivel ético antropológico. Si en a) y b) vemos el origen de la doctrina y por ello han aparecido las denominaciones de "empirismo" y "racionalista" —las que no se encuentran, naturalmente, en Pépin—, en c) no alcanzamos a descubrir la actitud que pueda determinar un emple o alegórico del mito.

rencia existente entre el empleo del mito en Platón y en Plotino, cuando nos dice: "Plotino nunca pasa de la filosofía al mito para facilitarnos una confirmación. Su razonamiento no se cambia en fabulación; ni el logos se torna en mito. A la inversa de lo que por ejemplo, sucede en el Fadón, Plotino pasa del mito al logos de la revelación mistérica al conocimiento filosófico" (pág. 251). Creemos que tampoco se hace aquí justicia al pensamiento de Plotino y que la diferencia que va de Platón a Plotino, es la oue media entre el maestro y el exéreta. Nos explicamos

Cuando Platón, en momentos culminantes, pasa en sus Diálogos de la exposición discursiva al mito como forma superior
del lenguaje, calla toda aclaración porque el destino de su expresión tiene todavía oyentes. Sin embargo, Plotino, modelo de
exégeta tradicional, es decir, vehículo humilde y consciente del
pensamiento metafísico cuyo objetivo es la transmisión inalterada de la doctrina, se expresa también por medio de mitos, sean
relatos de la tradición homérica, hesiódica u órfica, pero tiene
que poner a su servicio el lenguaje racional, de lo contrario no
serían comprendidos so Según lo dicho, Plotino no alegoriza, sino
que invierte, digamos, la función que trata de dar conceptos y
explicaciones racionales, para que no se bastardee por completo
la doctrina que desde siempre expuso el mito.

La definición de Enn. III, 5, 924-29, no puede ser más explicita: "Los mitos, si realmente llegan a ser mitos, deben distribuir temporalmente aquello de que hablan y separar los unos de los otros a muchos de los seres que en realidad existen juntamente, pero que por su rango o poderes se distinguen y en donde al igual las discusiones filosóficas presentan generaciones entre los seres inengendrados y ellas mismas también separan aquello que existe junto (ellos = mitos), que enseñan en la medida de sus posibilidades, de la misma manera consienten de inmediato para el que comprende (tói noésanti) en su composición" 28.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Sobre la comprensión de Plolino como exégeta, cf. Enn. IV, 2, 240-54. V, 8, 514-7, V, 1, 89-16, VI, 4, 164-7, IV, 3, 7; IV, 3, 534-39; VI, 8, 1912-29; VI, 2, 221-7; III, 7, 18-13. Cf. también P. HADOT, Plotin ou la simplicité du regord, Plon, Paris, 1963, pág. 12 y ss. y A. EON, "La notion plotinienne d'exégèse", Fuve. Int. de Phil., No 92, pág. 252 y ss.

<sup>2</sup>º Véase también Enn. IV., 8, 440-42. V. 1. 610 y as.; IV. 3, 914-30; VII. 7, 3527-30. Cf. J. CUITTON, Le temps et l'éternité chez Plotin et St. Augustin, Vrin, 1971, pág. 66-102 con sus referencias al mito en Plotino y los gnústicos y preferiblemente, A. Orre, op. cit., pág. 206-209; idem, La teología del Espíritu Sorto, Estudios Valentinianos IV, Universitas Gregoriana, Rodel Espíritu Sorto, Estudios Valentinianos IV, Universitas Gregoriana, Rodel proprieta de l'apprieta de l'apprie

Finalmente, Plotino utiliza a todo lo largo de las Enéadas y con constancia, el lenguaje conceptual junto con sólidas demostraciones racionales y gracias a esto, pese a su sospechoso "misticismo", no ha podido ser desalojado de la galería de los filósofos occidentales. Sin embargo, también en este caso el lenguaje esta al servicio de lo que trasciende su significación. Y ya se muestre el discurso con todas sus nervaduras racionales o su fracaso expresivo, ostensible por medio de la teología negativa, es siempre el lenguaje como imagen del nóema el que muestra sus limitaciones inherentes.

La doctrina de Plotino es pensamiento metafísico integral 27. Su punto de partida es suprarracional, Bajo la forma de la penetración metaempírica (sea realización metafísica virtual o completa), la unión con lo Uno, o de la intuición intelectual (nóesis) en la esfera inteligible, nos hallamos siempre en un nivel que trasciende el conocimiento racional y sensible. El lenguaje humano, incluso en sus formas simbólicas superiores, la imagen y el mito, envuelve elementos mediatizadores y en la medida en que la recta razón (Enn. IV, 4, 1720-25; VI, 8, 31-5) hace presencia, el elemento analítico progresa, aunque puesto al servicio de la experiencia suprarracional adquiere un sentido positivo. por más que insuficiente, mostrando la inanidad del discurso basado en la atribución en los grados superiores de la Realidad (apophatismo) o despejando los errores y orientando hacia la correcta comprensión de la doctrina. En efecto, toda exposición discursiva de relieve se auxilia con el lenguaje sugeridor más apropiado: el de la imagen 28.

Valorar el lenguaje indirecto de Plotino como metafórico o alegórico y colocar en la cima de sus recursos expresivos a la teología negativa, como la forma más apropiada de su expresión, significaría postular un disimulado racionalismo plotiniano, ante el que el apophatismo de nuestro autor caería como la cáscara seca de un fruto sin pulpa.

ma, 1966, pág. 13-14 y H. CH. PUECH, "Gnosis and Time", en J. Campbell (ed.), Man and Time, Routledge & Kegan Paul, London, 1958.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Cf. G. VALLIN, La perspective métahpysique, P.U.F., Paris, 1959, pág, 92 y ss. y asimismo el comentario a este autor de Pu. Merlan, en From Platoniem to Neoplatoniem, 3º ed., M. Nijhoff, The Hague, 1968, pág. 138-139.

<sup>28</sup> Enn. V, 2, 227-30; V, 6, 416-24, son bien ilustrativos.

IV. La concepción metafísica y ontológica del simbolismo

Se nos recuerda a menudo que los estudios sobre el símbolo y el mito han sido frecuentes en lo que va del siglo<sup>20</sup>.

Los exámenes de la psicología profunda, las indagaciones sobre el folklore y sobre todo las investigaciones etnológicas, han contribuido a la revalorización del lenguaje mítico y simbólico. Aún más cerca de nosotros, la polémica en torno a la desmitologización del N.T., los trabajos sobre la semántica y sobre filosofía del lenguaje y los progresos de los estudios hierológicos, han mostrado eficazmente la naturaleza original e irreemplazable de estas mismas expresiones "

Los trabajos de aquellos sabios que tienden a sostener el fondo ontológico de las tradiciones simbólicas y míticas de las manifestaciones religiosas, son el mejor puente, creemos, para

29 Sólo en nuestro medio inmediato podemos citar: C. Eggers Lan. "Sobre el problema del comienzo histórico de la filosofía en Grecia". Anales de Filologia Clásica, 10, Bs. As., 1987, pág. 5-67; NIMIO DE ANQUÍN, "El problema de la desmitologización". Arkhé, Córdoba, 1964, pág. 5 y ss.; As-MANDO ASTI VERA, "Mîto y semántica", en Actas del XV Cong. anual de la SAPSE, J. S. CROATTO, "El mito-símbolo y el mito-relato", idem; F. GARCÍA BAZÁN, "El relato de la caída: análisis hermenéutico", idem; V. MASSUH, El rito y lo sagrado, Columba, Bs. As., 1965, pág. 7-17; F. Boasso, "Símbolo, mito y tipología bíblica", en El catolicismo popular en la Argentina, 2º, Ed. Bonum, Bs. As., 1969, pág. 35-81; C. A. DISANDRO, Tránsito del muthos al logos, Ed. Hostería Volante, La Plata, 1969, pág. 11-48; M. BÓRMIDA, "El método fenomenológico en etnología", Servicio de Fichas de Antropología, Fac. de Fil. y Letras, Bs. As., 1971, pág. 16 y ss. y 38 y ss.; E. LÓPEZ SOSA, Mito y realidad, Troquel, Bs. As., 1965. El Nº 1 de Estudios de Filosofía y Religiones del Oriente, Bs. As., 1971, se encuentra dedicado al estudio del simbolismo en diferentes áreas del Oriente.

3º Cf. M. ELLADE, "Observaciones metodológicas sobre el estudio del simbolismo religicao", en M. ELLADE y J. M. KINALAWA, Metodologica de la historia de las religiones, Paides, Bs. As., 1967, pág. 116-117. Para el problema de la desmitofogitación del N.T., R. BULITANN et atit, Kerigma and mythos, Harper and Row, N.Y., 1961 y la clara exposición de R. MANLÉ, Bultmann y la interpretación del Nievo Testamento, Desclée de Brouwer, Bilheo, 1970. Un resumen sobre las diferentes posiciones ante el mito desde la Antigüedad hasta los tiempos modernos, A. ANWANDES, Hombres, mitos y misterios, Ed. Paulinas, Bs. As., 1966 y una sintesis de mayor alento que relaciona la comprensión del lenguaje mítico y simbólico por parte de sutores contemporânese — R. Bullmann, P. Tillich, H. Dundrey y P. Ricoeur.— con la toología bíblica, en P. BARFER, Interpretación du language mythique et tácologia bíblica, en P. BIL Leiden, 1963.

poder adelantar un tratamiento metafísico del lenguaje y poder así unificar y jerarquizar los diferentes niveles de la expresión 31.

Hace siglo y medio G. F. Creuzer en su Symbolik und Mythologie der alten Völker, besonders der Griechen, pág. 22 y ss. remozaba la distinción de Proclo entre la expresión velada (endeticis) y la develada, clasificando en la primera categoría a los símbolos, imágenes y mitos <sup>52</sup>.

J. Wach en su obra ya clásica, El estudio comparado de las religiones, pág. 138, ha utilizado esta distinción señalando el carácter alusivo de los medios endéticos y el explicativo de los discursivos. Al segundo pertenece claramente la doctrina, el aspecto teórico de toda religión, que explica, sistematiza y norma la creencia. Al primero le corresponde, también sin dudas, el símbolo que implica lo que la doctrina desarrolla. Y entre ambos, creemos, porque ilustra, pero con desarrollo figurativo-teórico, se encuentra el mito.

Naturalmente en esta clasificación de los medios intelectuales de la expresión religiosa, la superior capacidad reveladora corresponde al símbolo por su carácter sintético e inmediato y le siguen en orden de potencia expresiva el mito y la doctrina, por su creciente naturaleza analítica v mediata v

En varias oportunidades M. Eliade ha facilitado una buena descripción fenomenológica del símbolo religioso 33 pero para

<sup>21</sup> Trabajas fundamentales: M. ELADE, Tratado de historia de las religiones, Inst. de Estudios Políticos, Madrid, 1954, cap. XII-XIII: Images et symboles, Gallimard, Paris, 1952, Int. y cap. 1; idem, El mito del eterno retorno, Emecê Ed. Bis. As., 1968, cap. 1; P. RICOEUR, Finitude et Culpabitit, II. Le symboleique du mal, Aubier, 1969, Int. y Conclusión; J. WACR. El estudio comparado de las religiones, Paidós, 1987, cap. III; P. TLLICH, The Religious Symbol" en F. W. Dillistone (ed.), Myth and Symbol, S.P.C. K, Lendon, 1966, pág. 15-34; H. DUMÉRY, Philosophie de la religione, P.U.F., Paris, 1957, vol. II, cap. III, R. GUÉNON, Inroduction genérale à l'étude des doctrines hindoues, Les Editions Végs, Paris, 1954, Buenos Aires, VII; idem. Simbolos fundamentales de la ciencia sagrada, Eudeba, Buenos Aires, 1969.

28 Cf. PROCEO, La Teologia Platonica, a cura di E. Turolla, Ed. Laterza, Bari, 1957, I. 2, pág, 7: 4, pág, 18-19. Gran parte del Comentario a la República del mismo autor, está dedicado a la discidación del veiro simbólico de los mitos homéricos en ese Diálogo. En fecto, el valor de ellos nocesiste en su capacidad de enseñar, sino en su sentido mistico (In Remp. I, 80). Cf. la breve sintasis de J. TROULLADA D Proclos, Eléments de Théology. Aublier, Paris, 1955, Int. pág, 40-42. También F. BUYPÉRE, Les Mythes d'Ismère et la penseé gyezque, Les Belles Lettes, Paris, 1955, pág. 540 Ismère et la penseé gyezque, Les Belles Lettes, Paris, 1955, pág. 540 Ism.

<sup>20</sup> Cf. M. ELIADE, art. cit.; idem, Tratado, cap. XIII; idem, "Le symbolisme des tenèbres dans les religions archaiques" en Polarité du symbole. Et. Carm., Desclée de Brouwer, Paris, 1960.

nuestros objetivos, consideramos que ella debe ir precedida de una reflexión teórica sobre el sentido del símbolo en general. Los elementos para esta tarea pueden también ser rastreados en estudiosos contemporáneos. Resulta así que stricto sensu el símbolo es un objeto sensible, perceptible directamente, que lanza a quien lo aprehende intuitivamente, hacia un sentido trascendente a su significación inmediata, mostrando, al mismo tiempo, que participa de aquello que revela. Esta esta participación la que fundamenta al símbolo y por ello es expresión necesaria, de realidad inferior e invertida y de contextura sintética. Naturalmente el símbolo es elocuente para la intuición intelectual o la fe y mudo para la razón. El símbolo, esencialmente cósmico lato sensu, por lo dicho, puede también imponerse a través de la psique, o la capacidad artística y literaria, apareciendo como imagen psíquica, artística, poética o metafísica.

El mito difiere del símbolo, lo explicita y así lo empobrece. Lo que, p.e., la roca dice al hombre de mentalidad simbólica, se lo sigue expresando, pero ahora, se necesita para ello una extensión teórica referencial auxiliar, que habla de una clara inferioridad intuitiva.

El mito descriptivamente considerado se es un relato en el

<sup>34</sup> Cf. nota 29.

<sup>35</sup> Cf. P. RICOEUR, op. cit., Int.

<sup>30</sup> Cf. M. ELIADE, Aspects du mythe, Gallimard, Paris, 1963, cap. I; idem, Mitos, sueños y misterios, Cia. Gral. F. Editora, Bs. As., 1961, cap. I; A. BRELCEH, Introducione alla storia delle religioni, Edizioni dell'Ateneo Roma, 1966, pág. 7 y ss.

En la relación mito-logos, que el mito sea un instrumento de expresión metafísica, o sea, de invitación hacia una experiencia de naturaleza inexpresable, es una realidad a la que la misma originalidad verbal de la palabra exhorta. Si bien una moda hov corriente en los estudios sobre el mito quiere consagrar la incompatibilidad de la raíz my (presente en myô = cerrarse y myés = iniciar en los misterios), en los sustantivos mythos y mystérion, bien sabemos que esta separación es incierta y se basa sobre una hipotética raiz gótica para la etimología de mythos, cf. E. Boisaco, Dictionnaire Etymologique de la Langue Grecque, Heidelberg, 1950, art. mythos, cuya derivación se sigue manteniendo y G. KITTEL, Th. Wörterbuch zum N.T., Verlag von W. Kohlhammer, Stuttgart, Band VI, pág. 772 y 809. Diferentes son las conclusiones a que puede conducir un análisis comparado. En el siglo XVII, aunque con dudoso matiz semántico, todavía se nos recordaba, mythos: "verbo, oratio... q. a myéô, doceo; vel a myô, claudo: quia dum loquimor, os subinde claudimos". Cornelli Schrevelli, Lexicon Manuale Grasco-Latinum et Latinum Graeco, Patavij, 1687. R. Guénon con su acostumbrada sagacidad, y en parte entre nosotros Carlos A. Disandro, cf. op. cit., pág. 21 y ss., ha establecido el parentesco de mythos con myô-myéô, pero también

que se cuenta cómo por obra de los seres sobrenaturales en el tiempo primordial se ha producido el surgimiento de alguna nueva entidad, pudiendo haber sido ésta la totalidad del cosmos, presente a través del contorno inmediato, o algún elemento de él que anteriormente no existía.

Y el significado de esta caracterización es el siguiente: el mito es relato, o sea historia, exposición que se desarrolla temporalmente. Pero, sin embargo, esta narración que se da en el tiempo, hace referencia a un tiempo primordial. Es decir. un tiempo que trasciende la cronología, que no es el tiempo cósmico, por lo tanto que no le precede ni procede, sino que está fuera de él. Es por ello el tiempo inmemorial en el que actúan los seres sobrenaturales (que tampoco se confunden con el hombre en su existencia histórica), que llevan a cabo acciones en las que no muerde el tiempo ni el deterioro natural y que son así los ejemplares de cuanta realidad existe. Es decir, el valor de realidad del cosmos, de cuanto en él hay y de las acciones humanas, se encuentra en correspondencia con sus paradigmas. por ellos cuanto existe tiene razón de ser. De más está con esto decir, que la relación paradigma-ente no se basa en la causalidad racional, sino esencial y que el paradigma trasciende tanto el tiempo como el espacio y las condiciones del devenir. Y naturalmente la historia trasmitida es verdadera, por ser el vehículo de hechos sagrados en los que mora el superior valor, la más alta realidad v la auténtica verdad. Finalmente, todo el relato gira en torno a la aparición de una nueva realidad cósmica, total o parcial, es decir, aclara su índole y valor en relación con lo sagrado por medio de la narración, signo evidente de que la

con myllé y las formas latinas mutue y nutraor, como opuestos a fabularo e-naturalmente en el primer caso se incluyen mystérion y mystikós—de manera que si mythos ya desde Homero —cf. art. mythos en H. G. Linos.

and R. Soorr, A Greele-Knjuhós Lazicon, Oxford at the Charendon Press, 1966, pág. 1151 — llega a significar "palabra", será la palabra de la Reslidad o del Silencio. Cf. R. Guérios, Aperque sur Frintistion, Ed. du Véga, Paris, 1966, capa. XVII-XVIII. El termino sianestrio mitana, relacionado a la raíz verbal MIL, significa igualmente el hecho de cerrar los ojos, ef. N. Srctou-rake et ali, Dictionnaira Samakrie-Français, A. Missonnewe, 1939, pág. 568. Frente al general acuerdo del rechazo de las etimológias por la lingüística estructuralista que incluso pretande con tales cánones "progresar" en la exégesis biblica, ef. J. Baza, Sémantique du lengage biblique, Aubier et coéd., Paris, 1971, en Occidente, Platán, Crazida 388a-384e, Plotino, Enn. V, 5, 514-27 y Filón de Alejandría, De opificio mundi, 148-9 conservan el valor de lo esencial.

realidad cósmica se ha oscurecido en su potencia reveladora de lo divino. Lo dicho, creemos, es lo que patentiza el mito a través de su relación, entre aquellos humanos que no han perdido la mentalidad mítica y la función viva que entre ellos mismos desempeña, consiste en la conservación del sentido de la realidad en el mundo, la que naturalmente es reactualizada siempre que se comprende con su auxilio. El mito, fundamentalmente de tradición oral, se restringe a los especialistas de lo sagrado, en la medida en que va perdiendo su dunamis ilustradora, para poderla mantener. Cuando el mito aparece por escrito, es evidente que se ha debilitado el polo receptor y una forma de salvarlo. hieratizándolo, es la escritura. El mito puede ser el conservador de algunos modales rituales y así ilumina al rito en su valor de aproximación a lo sagrado. Pero consideramos que estos casos no justifican una prioridad del mito sobre el ritual. Tanto el símbolo mediado por el hombre, como el rito -también simbólico-- ocupan un nivel expresivo más inmediato que el mito, vinculados al cosmos y su ordenación, reflejos de una sabiduría más alta, la que vehiculizan medios estáticos o dinámicos. La pérdida de la espontaneidad expresiva del símbolo corre pareja con la especialización del culto y en este plano creemos que mito y rito son temporalmente indiscernibles.

Con las anteriores aclaraciones nos es posible cerrar el trabajo. Si para la mentalidad mítica y simbólica, el cosmos se abre como una cifra del misterio en el que se sostiene y ello se expresa al hombre en el simbolismo cósmico y él lo manifiesta a través de su capacidad simbólica y mitopoiética no ohubilada, pensamos que este lenguaje natural y humano es el más alto modo en el que lo que trasciende toda forma, la infinita Potencia, puede encerrarse en formas y limitaciones. La ontología implicita en todo pensamiento religioso y la doctrina metafísica que brilla en los símbolos y mitos nos parece incontestable.

Pero el destino del pensamiento esencial ha corrido diversa suerte en Occidente y en Oriente. En este último ha sido posible la coexistencia del pensamiento sobre lo sagrado en niveles diferentes, o incluso en el más profundo, conservándose, llegado el caso, junto al simbolismo y el saber tradicional, una hermenéutica apropiada.

En Grecia la historia del símbolo y el mito ha sido diferente. Ilustrados por una mitología cercenada en la época heroica, conviviendo con el logos en forma que se nos torna casi ininteligible en los presocráticos, Piatón y acaso Aristóteles. Subsistiendo en forma velada con las prácticas rituales entre los fieles de Dionysos y Orfeo, los misterios de Eléusis y algunas capas de la religiosidad popular y negado y agostado en sus raíces por el racionalismo o la incomprensión, con los neopitagóricos, Plutarco y Máximo de Tro, intenta recuperar sus antiguos fueros "I. Con Plotino, embebido en las fuentes del mejor helenismo, la alta consideración tenida por Platón por el lenguaje simbólico, prolonga su significación y la intuición metafísica de nuestro autor busca un vehículo apropiado. Utilizan, por ello, las Endadas, el lenguaje engastado en el puesto que le corresponde dentro de la cosmovisión que surge de aquella experiencia superior y por eso, imagen y mito, aparecen naturalmente valorizados como las más altas formas lingüísticas para expresar la Realidad. Pero cuando los tiempos no están sazonados por la visón directa, es la razón la que debe acudir en auxilio de ella.

37 Cf. C. Eggers Lan, art. cit.; H. Duméry, Phénoménologie et Religion P.U.F., Paris, 1962, pág. 77-100; W. JAEGER, La teologia de los primeros filósofos griegos, F.C.E., México, 1952, cap. II; W. F. Otto, Teofunia, EU-DEBA, Bs. As., 1968; W. K. C. GUTHRIE, Orfeo y la religión griega, EUDE-BA, Bs. As., 1970, pág. 241-246; L. GERNET, Anthropologie de la Grèce Antique, F. Maspero, Paris, 1968, I. 3 y II; F. CUMONT, Les religions orientales dans le paganisme romain, P. Geuthner, Paris, 1929, pág. 195 y ss.; V. MAGNIEN. Les mustères d'Eleusis, Payot, 1950, para filosofía clásica y misterios griegos. Si bien Jenófenes censura los mitos homéricos y hesiódicos (frags. B11, B12, B14, B15, B26), su finalidad no es meramente racionalista (frag. B 23). Jenócrates sí deja exangüe al mito al darle una finalidad pedagógica (Plutarco, De Animas proc. in Timaso, 3), el mismo camino siguen los alegoristas y aunque en otro sentido, también el evemerismo. Attico y sobre todo Plutarco, niegan esta interpretación, así De Iside et Osiride en cap. 19 rechaza que el mito sea una creación humana, en 23, consecuentemente, el evemerismo, en 64-65 el naturalismo mítico y en 40-41, el elegorismo estoico. En 76 reconoce el simbolismo cósmico in extenso, en 10. el pitagórico, en 48 el platónico y al insistir en 74 en el valor simbólico del rito y en 67 sobre este mismo simbolismo y el de los nombres, debemos recordar que en 70-71, el símbolo y mito tienen su significado verdadero en las fuentes de la tradición. Desde este punto de vista se comprenden las referencias al mito en 9, 11, 20, 25, 27, 32, 58374F-375B, 62, 64, 65, 68 y 73, cf. Plutarch's Moralia, vol. V. Harvard University Press, 1936. Máximo de Tiro, por su parte, sostiene que los mitos siendo "más oscuros que los razonamientos, pero más claros que el enigma" son un intérprete que exige una exégesis; constituyendo por entero una donación de la verdad, dejan una parte a la actividad del alma, que puede así "amar lo que alcanza como si fuese su propia obra" (Hipólito, Phil. IV, 5, pág. 45, 1.13) en A. Eon, art. cit., pág. 273, nota 60 -los textos se encuentran traducidos por extenso en J. PÉPIN, op. cit., pag. 189-190. Ver tb. Orat. VIII, 10, en F. C. GRANT, Hellenistic Religions, The Lib. Arts Press, N.Y., 1953, pág. 168.

45

#### FRANCISCO GARCIA BAZAN

Este segundo nivel, el hermenéutico de la obra de Plotino, que conserva y enseña, aunque lastrado por la ausencia de la originalidad que lo impulsa, es, sin embargo, el que todavía hoy puede operar purificatoriamente sobre nuestras mentes, para dejarnos abiertos los planos más profundos de su alta comprensión metafísica.

## ARISTOTELES Y LOS PROBLEMAS DEL TIEMPO\*

Por Eugenio Pucciarelli

\*\*

1

ULTIPLES y no exentos de complejidad son los problemas N que Aristóteles ha señalado a propósito del tiempo y, por la resonancia que su análisis ha tenido en la filosofía ulterior. puede asegurarse que no ha omitido ninguno de los fundamentales. Puesto en la tarea de reunirlos, sin dejarse llevar por un interés superficialmente taxonómico, es posible distinguir, aparte de la magna cuestión que afecta a la existencia del tiempo, duda renovada muchas veces en el curso de la historia pero que no logró conmover las seguridades intelectuales de Aristóteles. los que se refieren a la estructura del tiempo -afectada por los modos de la sucesión, la duración y la simultaneidad, así como por la trama de la primera en que confluyen el pasado, el presente y el futuro-: los que conciernen a las propiedades del tiempo -realidad. unicidad, continuidad, uniformidad, inestabilidad, infinitud, divisibilidad, y doble condición del ahora (como punto temporal y como presente) -: v. por último, las relaciones del tiempo con los entes (intratemporales, omnitemporales, extratemporales). Todos ellos se analizan dentro del marco del fundamento del tiempo, que les confiere cierta cohesión sistemática, y que Aristóteles lo atribuye al movimiento en el doble sentido físico y anímico, de que son exponentes la rotación del cielo y las alteraciones del alma (estas últimas en nuestro contar, fundado, a su vez, en la percepción de lo anterior y lo posterior). Y con esto queda señalado que también el problema de la conciencia del tiempo, tan obstinadamente investigado por la fenomenología y la nsicología de nuestra época, ya había entrado en el círculo visual del pensador griego.

111

Fragmento de un estudio más extenso de próxima publicación.

2

- 2.1 El examen del tiempo, como el de cualquier otro problema genuinamente filosófico, invita a Aristóteles a preguntar por las primeras causas y principios. Si la investigación se detuviera a mitad de camino renunciando a alcanzar esta meta no podría lograrse la inteligibilidad plena que promete la filosofía. Común a todos los principios es "ser lo primero de donde algo es, o deviene, o se conoce" (Met. V 1, 1013a 19). En el caso del tiempo, la investigación debe retroceder hasta aquello en que el tiempo se muestra: el movimiento, entendido en la doble significación de 'mutación' v 'traslado'. Toda causa, a su vez, es principio en el triple modo del ser, del devenir y del conocer. Cuatro son las especies de causas que enumera Aristóteles -material, formal, eficiente y final-, siendo las dos primeras concebidas como principios internos, es decir, inseparables de la sustancia, y las dos últimas, externos. A partir de la concurrencia de estas cuatro causas ha de ser entendido el movimiento, que Aristóteles presenta como "la entelequia de lo que es en potencia, en tanto que tal" (Phys. III 1, 201a 9), definición que puede desconcertar al lector que conoce su terminología pero que no está familiarizado con los juegos que matizan el significado técnico de los vocablos. La conexión entre causa, principio y movimiento se hace patente en el curso de la explicitación de los problemas del tiempo.
- 2.2 El movimiento —entendido como traslado en el espacio, cambio cualitativo, crecimiento y disminución, generación y corrupción (Met. XI 9, 1065b 10) supone el tiempo. En términos kantianos, que aprovechan las precisiones que brindan las categorías de la modalidad, podría señalarse, sin traicionar el pensamiento de Aristóteles, que el tiempo es 'condición de posibilidad' del movimiento, lo que no ha de entenderse como si preexistiera a manera de un continente (receptaculum rerum) o forma del sujeto cognoscente, a la espera de procesos que vendrían a colmar su vacío. Para Aristóteles hay más bien solidaridad de ambos: movimiento y tiempo. Lo anterior y lo posterior, es decir, el antes y el después, que corresponden a los cambios que sobrevienen y que están implicitos en el movimiento, requieren ser distinguidos el uno del otro. Y con este motivo surge la segunda raíz del problema del tiempo sólo el alma y, en ella, el intelecto, está en situación de determinar

la multiplicidad de fases del antes y el después y, por lo tanto, de tomar conciencia del tiempo y aprehender su estructura.

El movimiento, por una parle, y, por otra, el alma constituyen los dos contextos que suministran los datos para la inteligibilidad del tiempo. Conviene, sin embargo, adelantarse a prevenir un malentendido. No es el alma la que engendra el tiempo, como se ha sostenido más tarde en teorías que convierten al tiempo en "una distensión del alma" 1, ya que sin la intervención del alma, que no puede ser más que cognoscitiva, hay movimiento, hay multiplicidad e antes y después, hay magnitudes de duración, porque los entes, asiento del movimiento, son indiferentes a que se los conozca o ignore. No hay movimiento fuera de los entes y, por supuesto, tampoco tiempo (Met. XI 9, 1065h 6).

La dificultad de separar el tiempo, por una parte, del movimiento, y, por otra, del alma, explica la naturaleza ambigua, justifica la diversidad de las interpretaciones 2 y da razón del hecho de que, en el curso de la historia de la filosofía, sea posible asistir a dos maneras opuestas de concebir el tiempo: la que concede la exclusividad o, por lo menos, el primado al tiempo físico —desde Newton hasta Reichenbach— y la que, de alguna manera, lo hace depender del alma, de la subjetividad, de la conciencia o de la existencia —desde Plotino y San Agustín hasta Kant, Bergson, Husserl. Heidezger y Sartre.

¹ PLOTINO, Enceda III 7, § 12; SAN AGUSTÍN, Confesiones XI, C. 26. 2 Mercecon especial mención, entre los estudios contemporâneos dedicados al análisis de la dectrina aristotélica del tiempo, las siguientes interpretaciones: H. CARTERON, "Remarques aur la notion de tempa de âpreà Aristoté", Remue Philosophique (Paris, Alcan, 1924), tome xvviii, pp. 86-84; A. J. FESTUGIÈRE, "Le temps et l'âme selon Aristote" (1934), en Etudes de Holiosophia proque (Paris, Vin, 1971) pp. 197-222; 108SPH MORRAU, "Le temps selon Aristote", Revue philosophique de Louvein (Louvain, 1948), pp. 57-84, 245-274, recogido en el volumen L'espace et le temps selon Aristote" (Padova, Ed. Antenore, 1965), pp. 89-177; JACQUES MARGEL DUBOIS, Le temps et l'instant et le demps et l'instant et le temps selon Aristote", Revue philosophique de Louvein (Louvain, 1968), vol. 69, pp. 213-218; WALTER BROCHA, Aristoteles, trad. de Francisco Soler (Santiago, Ed. de la Univ. de Chile, 1968), pp. 81-101, 142-144.

3

- 3.1 Aristóteles no se limitó a describir la experiencia del tiempo, tal como se da en los dos contextos del movimiento físico y del alma, sino que, desde su primer ademán, se propuso examinar críticamente las dificultades que surgían al abordar el tema. No le disgustaba, sin embargo, detenerse, primero, en consideraciones que calificaba de exotéricas, ya que no aspiraban a convencer a un auditorio de especialistas en filosofía, sino, en todo caso, a informar a un público más o menos culto, y que, por lo mismo, no se apoyaban sobre la esencia del asunto, sino sobre opiniones comunes que podían haber alcanzado algún grado de difusión en su medio y en su tiempo. El itinerario que conduce desde las opiniones comunes hasta los juicios fundados de la filosofía suele ser continuo, lo que incita a no despreciar las aportaciones ingenuas del saber vulgar, no sin la obligación de someterias ulteriormente a crítica.
- 3.2 Un enjambre de aporías, la primera de las cuales afecta nada menos que a la existencia del tiempo, aparece ante la mirada del filósofo preocupado por esclarecer su naturaleza y registrar, en un catálogo lo más completo posible, sus propiedades específicas. ¿Hemos de colocarlo entre los entes o negarle carácter entiativo? Más de una vez en la historia de la filosofía, y ya desde los días de Parménides que al eliminar el cambio suprimía también el tiempo, se han acumulado objeciones de mucho peso contra la existencia del tiempo. A fristóteles señalas us condición oscura y
- <sup>3</sup> Ya Arquimedes, un siglo después de Aristôteles, creia que el flujo temporal no era un rasgo intrinseco del último fundamento de la realidad y se inclinaba a interpretar un sector de la física como geometría, donde el tiempo no desempeñaba papel alguno. Cuatrocientos años más tarde, Sexto Empírico, que no aborró críticas a Aristóteles, acumuló argumentos contra la existencia del tiempo. Con ejemplar prolijidad examinó las aporías que resultan de definir el tiempo en función del movimiento, de concebirlo como ente corpóreo o incorpóreo, de representarlo como finito o infinito, de imaginarlo divisible o indivisible, de considerarlo como generado y corruptible, o no generado e incorruptible, para llegar siempre a la conclusión de su inexistencia. Cf. SEXTUS EMPIRICUS (with an English Translation by R. G. Bury, London, Heinemann, 1933, reimp. 1961), Outlines of Pyrrhonism III, c. 19, 136-150; Against the Physicist II, c. 3, 169-247; Against the Professors VI, 5968. La discusión se ha renovado a fines del siglo nix y comienzos del nx por obra de Bradley y de Mc Taggart, que partiendo de una interpretación de Hegel, sostuvieron, con argumen-

ambigua, que por participar del ser y del no-ser exhibe una existencia imperfecta, alegando que por el pasado ya no es y por el futuro aun no es, siendo sólo por el delgado y móvil presente. Extraña amalgama de ser y no-ser, difícil de ser asimilada por el pensamiento, el tiempo no entra en la categoría de la sustancia.

3.3 Pasado y futuro unidos y separados por el presente se conciben como partes del tiempo. Pero la pregunta por la división del tiempo se estrella contra dificultades nacidas de su ambigüedad originaria. ¿Se dan a la vez todas las partes o solamente algunas? ¿Podrían ser consideradas como partes, resultado de la operación de dividir, si no se dan a la vez? En tal caso, ¿cómo podrían ser simultáneos el pasado y el futuro, que son partes del tiempo? Sólo el presente es, afirma resignadamente Aristóteles, pero la línea divisoria entre lo transcurrido y lo que habrá de advenir se resiste a deigrae concebir como parte del tiempo.

El ahora, límite inextenso entre las partes que precedieron y las que seguirán, participa, desde otro punto de vista, de la ambigüedad del tiempo: ¿cómo habrá que concebirlo? ¿Persiste o cambia? En el primer caso habría un solo ahora y todo lo que acaece sería simultáneo. El segundo caso invita a aceptar una pluralidad de ahoras, lo que a su turno plantea nuevos problemas.

Doble y también contradictoria es la función que se asigna al ahora, que, por un lado, ha de unificar el tiempo, ligando el pasado con el futuro, y, por otro, ha de contribuir a separarlos, distinguiendo lo que ya no es de aquello que aún no es. Pero esta contradicción oculta dificultades más graves, que se conocen con el nombre de aporía del ahora. Nuestra experiencia más segura del tiempo exhibe un contraste entre la identidad del ahora —que es siempre el mismo, porque siempre estamos en presencia de un ahora, y todo, a su vez, se nos presenta en el ahora — y la evanes-

tos diferentes, el carácter ilusorio del tiempo. Cf. F. H. BRADLEY, Appearance and Recitig (Oxford, 29 ed., 1890), c. iv y xviii; Essays on Truth and Reality (Oxford, 1914), pp. 148, 150, 250; The Principles of Logic (Oxford, reimp. 1985), I, pp. 51-54, 74-75, ii, pp. 587-589. Jonn Mc Tacari, "The Unreality of Time", Mind N. S., (1909), vol. xvii, pp. 467-474; "The Relation of Time and Eternity", Mari N. S. (1909), vol. xvii, pp. 467-474; pp. 342-352. La eliminación del tiempo ha side decretada en una orientación del as gistemelogía contemporánea, a tono con el esfactero por acrecentar la raccionalidad de la ciencia. Cf. EMILE MEVESCO, Identidad y realidad, trad. J. Kiras Palau (Madrid, Ed. Reus, 1929), pp. 258-255.

cencia del ahora, su permanente cambio, su fuga hacia el pasado. El hecho de ser limite obliga a concebir al ahora como un presente invariable, pero como inevitable lugar de tránsito entre ambas partes del tiempo aparece comprometido en el fluir, con lo cual se destruye su invariabilidad. ¿Cómo conciliar estos dos aspectos, que parecen incompatibles entre sí:

Podría homologarse la condición del ahora respecto del tiempo con la del móvil en relación con el movimiento y la del punto con la línea, sin que en ningún caso las imágenes que introduce la comparación autoricen a concebir el ahora como un fragmento, por pequeño que se lo imagine, de tiempo y menos aum a este como la suma aritmética de tales fragmentos, lo que no sería compatible con las exigencias de continuidad asignada al tiempo y de indivisibilidad atribuida al ahora. Las posiciones de un móvil permiten dividir el movimiento pero el móvil no pierde su unidad al desplazarse a lo largo de la trayectoria, y ésta no es la suma de móviles que se yuxtapondrían para engendrarla. En el fluir del tiempo, el ahora conserva su unidad, y la misma estructura del tiempo, determinada por el orden de sucesión anterior-posterior, se pone de relieve cracias al ahora.

La comparación del tiempo con la línea y del ahora con el punto, justificada por la nota común de la continuidad, sucesiva en el primer caso y simultánea en el segundo, aclara que así como la línea no es el resultado de la suma de puntos, que por sí mismos son inextensos, tampoco el tiempo ha de interpretarse como acumulación de ahoras. Y la doble función de unir y separar, atribuida al ahora, se explica por la referencia de la primera al acto y de la segunda a la potencia. El ahora unifica en acto y divide en potencia, separando las partes del tiempo (Phys. IV 13, 222a 18-19).

3.4 Al término de las consideraciones que Aristóteles calificara de exotéricas, cabe recoger algunos resultados que, aunque carezcan de fundamento filosófico suficiente, no son despreciables para el desarrolló ulterior del problema.

El tiempo es infinito, pero su infinitud no suprime el carácter temporal de cualquiera de sua partea; es continuo, lo que no obsta para que pueda ser dividido y subdividido en partes de cada vez menor duración; lo componen el pasado y el futuro, que han de concebirse como segmentos sucesivos separados por el ahora, único en tanto que presente, pero múltiple en cuanto punto temporal situado en una serie. 3.5 Las propiedades del tiempo aparecen envueltas en dificultades, tal como lo revela el análisis fundado en las consideraciones exotéricas, pero la tradición filosófica, a la que no era ajeno este problema, no es más clara en lo que concierne a la naturaleza del tiempo ". Unos autores pretenden que el tiempo es el movimiento del todo, en tanto que otros lo identifican con la esfera celeste.

Ambas tesis suscitan dificultades. El movimiento del todo es circular y por describir esta figura ostenta el privilegio de ser eterno; una parte del mismo, que por ser parte sería erróneo calificar de circular ya que el fragmento no repite la figura completa, sigue siendo todavía tiempo. Si, con relación a la segunda tesis, hubiera varios cielos, coexistirían varios tiempos. Los que cayeron en la creencia simplista que la esfera celeste era el tiempo, no advirtieron que todo está en el tiempo, a la vez que la esfera lo contiene todo

Estas dificultades no impiden desprender algunas conclusiones: la primera, relativa a la unicidad del tiempo, parece oponerae a la existencia simultánea de una pluralidad de tiempos. La segunda se refiere a la conexión del tiempo y el movimiento, importante pero fecunda sólo a condición de que no se confundan los dos términos.

4

4.1 La tesis que sostiene que el tiempo no es el movimiento, aunque ambos términos parecen solidarios, se apoya en las razones siguientes: el cambio y el traslado acaecen en la cosa que se altera o se desplaza, pero el tiempo es ubicuo y está igualmente en todas partes. A ello ha de agregarse que toda alteración y desplazamiento se producen más rápida o más lentamente, y que esto se determina por el tiempo que insumen los procesos, en tanto que el tiempo mismo no se determina por el tiempo ni como cualidad ni como cantidad. De ello resulta que el tiempo no es el movimiento, entendiendo por tal el traslado y la mutación.

Las consideraciones anteriores tendientes a separar ambos términos no excluyen su conexión, lo cual se revela en el hecho, atestiguado por nuestra experiencia interna, que cuando no adver-

4 Cf. Ropolfo Mondolfo, El infinito en el pensamiento de la Antigüedad clásica (Buenos Aires, Editorial Imán, 1952), pp. 55-141. timos cambio no percibimos ningún tiempo y, a la inversa, el movimiento y el tiempo son experimentados simultáneamente. Ambas experiencias están ligadas: ni el movimiento se da sin el tiempo, ni el tiempo comparece fuera del movimiento. Pero el tiempo no es el movimiento aunque aparezca fundido con él. Tendroque ser algo del movimiento, tal vez un aspecto, rasgo o elemento.

La experiencia del movimiento se reparte en dos sectores: uno, que nos afecta directamente, cuando se trata de alteraciones que sobrevienen en el alma; otro, del que tenemos conciencia por la percepción, y que consiste en las multiples maneras en que ocurren los cambios y los desplazamientos, desde los más insignificantes hasta el magno hecho de la rotación del cielo. En conexión con esto es dable atribuir al tiempo dos rasgos: el primero no es otro que la continuidad y, en relación con ella, la infinitud, es decir, la falta de límites tanto en el pasado como en el futuro y aun en cualquiera de sus segmentos susceptible de dividirse infinitamente. No es la experiencia interna la que garantiza el carácter de la continuidad, que sólo puede hacerlo el movimiento circular del cielo. único continuo y uniforme, en virtud de la travectoria seguida por el móvil, que asegura la continuidad del tiempo. El otro rasgo es la ordenación sucesiva de los ahoras, puntos temporales que se presentan unos antes y otros después sin superponerse. De ello da igualmente testimonio la rotación del cielo, cuvos puntos dibujan una trayectoria fija, que no retrocede ni se desvía, constituyendo la serie univoca de antes y después. "El tiempo se conoce al determinar el movimiento distinguiendo lo anterior y lo posterior" (Phus. IV 11, 219a 22).

4.2 Sólo falta introducir la noción de número para llegar a la anhelada definición del tiempo. Con ese auxilio "el tiempo es el número del movimiento según lo anterior y posterior" (Phys. IV 11, 219b 1), fórmula que requiere algunas aclaraciones, sobre todo en vista de la pluralidad de especies de números que reconoce Aristóteles. Y desde que aplicamos indiferentemente la misma palabra a lo numerado y numerable y también a aquello con lo que numeramos, se impone señalar que el tiempo es el número numerado. Y esto retrotrae la consideración al movimiento que ha de concebirse como continuo, aunque sea una estructura sucesiva de puntos-fase, potencialmente infinita, que despojada de toda referencia a su contenido (en este caso, el móvil concreto afectado

por la traslación o la alteración), son otros tantos puntos temporales.

Lo numerado, que llamamos tiempo, es el movimiento como multiplicidad de los puntos-fase, sin que interese lo que en cada caso se mueve. Esta multiplicidad no es instantánea, sino que dura, es decir, se extiende a lo largo de la sucesión de las fases que abarca. Sería erróneo identificar duración y tiempo, ya que cada movimiento tiene su propia duración, inseparable de su proceso mismo, y el tiempo no es más que lo numerado de esa duración, es decir, su quantum, para evaluar lo cual se requiere la previa percepción de lo anterior y lo posterior.

i

Del carácter numérico del tiempo, es decir, del tiempo entendido como lapso, cree Aristóteles poder desprender la unicidad del
tiempo de los movimientos simultâneos, lo que no obsta para reconocer que cada movimiento tenga su tiempo. En éste ocurren a
la vez generación, destrucción, crecimiento, alteración, traslado, y
en la medida en que hay movimiento hay número para cada movimiento. Pero "el tiempo es el número del movimiento continuo,
en general, y no de tal movimiento" particular (Phys. IV 14, 223a
29). Por eso, el hecho de que varios movimientos ocurran a la
vez no obliga a admitir una pluralidad de tiempos. Porque el
tiempo es uno y el mismo, sea cual fuere la naturaleza del movimiento —alteración o traslado—, si el intervalo en que ocurre el
movimiento en numerado con el mismo número.

La coincidencia en el mismo aquí y ahora de varios movimientos autoriza a considerarlos como simultáneos, siempre que sus respectivos momentos se den a la vez. Y como los momentos de todos los movimientos pueden coincidir en un ahora, cada ahora es universal. El numerar es un movimiento que tiene lugar en mí mismo, una alteración de mi alma, y cada momento de mi numerar se convierte en ahora universal para todo lo que coincide con él. ¿ Podría llegar a sostenerse que el movimiento del alma es el fundamento de la universalidad del tiempo gracias a la posibilidad que tiene todo ente de coincidir con él? La respuesta afirmativa invita a reconocer que el numerar, operación del intelecto, pone con cada número un ahora que no puede ser más que universal.

5

¿Es infinito el tiempo? Aristóteles no dudaba de la existencia del infinito. Todo límite supone un más allá, la serie de los números no se detiene y ninguna barrera se opone tampoco al acrecentamiento de las magnitudes; la progresión de un espacio exterior al mundo es también un infinito lo mismo que la ilimitada divisibilidad del tiempo.

La tesis de la infinitud del tiempo tropieza con algunas dificultades. En trance de fundamentarla, Aristóteles apela, una vez más, a la conexión del tiempo con el movimiento, y al lado de los movimientos rectilíneos constreñidos a ser finitos, coloca el movimiento circular y enseña que la rotación del cielo es el ejemplo perfecto de una trayectoria que vuelve siempre sobre sí misma y repite incansablemente su figura. No otro es el fundamento cosmológico de la infinitud del tiempo: "puede existir un movimiento infinito, que sea uno y continuo, y éste es el movimiento circular" (Phys. VIII 8, 261b 27). No hay pausas que interrumpan su curso y alteren su continuidad, ni variaciones que aceieren o retarden su ritmo. La infinitud del tiempo asienta sobre un movimiento que es infinito.

La noción de infinitud esconde en su seno dificultades propias, que en este caso se ponen en evidencia cuando se distinguen el acto y la potencia y se define al tiempo apelando al concurso del número. ¿Se trata de infinitud en acto o meramente en potencia? En el segundo caso ¿cómo interpretar el movimiento transcurrido ab eterno? Y puesto que es forzoso definir al tiempo por el número, y éste es discreto, ¿cómo evitar que, a través del número, no se introduzca la discontinuidad en el tiempo? La infinitud del tiempo exige continuidad. ¿Serían acaso compatibles la afirmación de la infinitud del tiempo con el hecho de su interrupción y su nuevo recomenzar?

Desde que el tiempo entra en la categoría de la cantidad y Aristóteles ha negado la existencia de una cantidad infinita en acto, sólo cabe admitir para el tiempo la infinitud en potencia, y con mayor razón si se pienas que el futuro es parte del tiempo. "No hay número infinito en acto" (Phys. III 5, 204a 20), lo que invita a descartar para el tiempo la hipótesis del infinito actual.

6

La meditación sobre el tiempo, tal vez porque los contrarios suelen presentarse a la vez en nuestra mente, evoca la idea de eternidad, y con mayor razón entre los pensadores antiguos que no dejaron de consagrar asiduas reflexiones a un tema cuya resonancia religiosa advertían muy claramente. ¿Hay separación o conexión entre el tiempo y la eternidad?

El término eternidad ostenta dos significados en Aristóteles. Por el primero, que excluye la sucesión y el cambio, equivale a extratemporalidad v mienta la absoluta independencia v trascendencia respecto del tiempo. Corresponde al acto puro y, en su acepción cabal, conviene a Dios. Por el segundo, compatible con la sucesión y el cambio, tiene que ver con la sinfinitud del cosmos entendida en sentido temporal. Cabría preguntar, sin embargo, si estas dos fórmulas son independientes y corroboran la existencia de dos esferas -la divina y el cosmos-, incomunicadas entre sí, lo que vendría a confirmar la heterogeneidad de los entes a los que convienen una u otra forma de eternidad. ¿Se sugiere con esto que no hav nexo entre lo temporal y lo eterno? ¿ No es posible, al menos en algunos casos, deslizarse desde la extratemporalidad a lo temporal por el camino de la infinitud temporal? La eternidad del cosmos, que excluye el nacimiento y la disolución, ¿no es simplemente infinitud temporal? Los entes eternos que están al abrigo del tiempo, sustraídos por lo tanto al cambio, ¿ no perduran paralelamente al despliegue de su curso infinito? La afirmación que a la eternidad trascendente al tiempo repugna la idea de magnitud y que, en cambio, ésta es compatible con la idea de infinitud temporal, no suprime el paralelismo. Por su lado, el intelecto agente, en cuanto acto puro, ¿ no es un ejemplo de algo eterno en sentido extratemporal que, sin embargo, actúa en el dominio del tiempo gracias a la relación con el alma y su actividad intelectiva? Las dos formas de la eternidad, que Aristóteles pugnaba por mantener separadas, confluyen en la filosofía posterior v el cosmos es el lugar natural de ese encuentro.

7

La experiencia del tiempo es innegable y se da a la vez que la del movimiento y siempre adherida a alguna entidad —alma o cuerpo físico—. Misión de la filosofía es examinar su indole y determinar su alcance cognoscitivo, depurarla de su contaminación con los hechos concretos y tornarla plenamente inteligible en el plano de la pura idea.

Esta experiencia supone la conexión del tiempo con el alma,

lo cual plantea un problema singular que remite al punto de partida de estas disquisiciones en que se ponía en cuestión la existencia misma del tiempo. Ahora se trata de averiguar si hay tiempo independientemente del sujeto que lo conoce, lo cual puede encerrarse en la pregunta: ¿hay tiempo sin alma? Serán muchos en el curso de la historia de la filosofía, los que se inclimarán por una respuesta negativa. La solución de Aristóteles no parece ser tan terminante porque no excluye ninguno de los términos de la alternativa.

Desde que, considerado en la perspectiva del movimiento, el tiempo es lo numeràdo, se requiere una potencia anímica capaz de numerar, sin cuyo concurso presumiblemente el tiempo no sería. El tiempo presupone el alma, no obstante lo cual, siguiendo la inclinación realista de Aristóteles, cabe argüir que el numerar se ejercita siempre sobre algo ya dado de antemano. Pero el movimiento en el cual comparece el tiempo no requiere necesariamnte el alma, desde que uno de sus campos de presencia es el cosmos, la materia. El alma se limita a aprehenderlo, distinguiendo fases que se suceden y que por ser múltiples permiten la operación de numerar. De esta manera concurren dos factores —las fases del movimiento y la potencia anímica de numerar—en la experiencia del tiempo. Sin ellos no habría propiamente conocimiento del tiempo y mucho menos determinación de su paturaleza.

Es menester, sin embargo, no pasar por alto el hecho de que el alma aprehende el tiempo tanto en sí misma, al poner atención en los cambios que sobrevienen en su propio interior, como fuera de sí al notificarse de las modificaciones que ocurren en los entes materiales. ¿Cuál de estas fuentes —la íntima o la externa— es la determinante? Un pasaje de la Física parecería acordar la primacía a la fuente íntima: "al percibir el movimiento percibimos también el tiempo; porque si se produce un movimiento en el alma, cuando estamos en la oscuridad y nada sentimos por intermedio del cuerpo, de finnediato y simultáneamente nos parece que ha transcurrido tiempo" (Phys. IV 11, 219a 4-6). ¿Qué se advierte antes: el tiempo psíquico o el tiempo físico? La creencia aristotélica en la unicidad del tiempo parece oponerse a esta dicotomía, que, en el mejor de los casos, sólo valdría en el plano del conocimiento.

No cabe duda que el tiempo psíquico es personal y varía con cada sujeto y en las circunstacias más heterogéneas, en tanto que el tiempo físico, especialmente el que está vinculado con el movimiento circular del cielo, es único, invariable, continuo. Si la propia conciencia despierta la idea del tiempo ésta tiene que enlazarse con la experiencia del tiempo físico, asimilar sus caracteres, a fin de alcanzar la perfección que ostenta su idea.

Apoyándose en el pasaje (Phus. IV 14, 223a 25) en que Aristóteles inquiere acerca de la posibilidad de darse el tiempo sin el alma, es decir, lo numerado sin lo numerante. Hamelin se inclinaba a sugerir una interpretación idealista de la teoría del tiempo 5. ¿ No había enseñado Aristóteles que "el alma es, en cierto sentido, todas las cosas" (De An. III 8, 431b 20)? El hecho de resistirse a considerar el tiempo como una entidad independiente y asegurar que sin el concurso del alma no hay tiempo, habría inclinado a Aristóteles a seguir la pendiente insinuada por Hamelin. Y no se atenuaría esa inclinación por la circunstancia de asociar el tiempo al movimiento, concibiendo a este último de un modo más o menos realista, va que el tiempo es más general que cualquier movimiento v. en cierta medida, participa de lo que es propio del alma. Definido como "el número del movimiento", el tiempo cae, sin embargo. bajo la dependencia de la potencia capaz de numerar, que no es otra que el alma. Pero en tal caso ¿a qué quedaría reducida la infinitud del tiempo? ¿Derivaría, acaso, de la infinitud potencial del intelecto, capaz de aplicar siempre un número mayor que cualquier número va dado?

Muchos son los problemas que el pormenorizado análisis de Aristóteles ha puesto al descubierto. Mucho también se gana en profundidad cuando se acude a los intérpretes que, en cierto modo, han enriquecido las aportaciones originales con nuevos enfoques que arrojan luz sobre los viejos textos. Quede este aspecto para ser abordado en ocasión próxima.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> OCTAVE HAMELIN, Le système d'Aristote (Paris, Alcan, 1920), p. 296.



# PLATÓN Y FREUD. LAS ANTICIPACIONES "PSICOANALÍTICAS" DEL FILÓSOFO ATENIENSE

Por Néstor A. Grau

E N este trabajo quiero presentar algunos textos —dentro de los muchos que Platón escribió en relación con sus doctrinas sobre el alma humana— en donde podemos encontrar sugestivas anticipaciones respecto de las teorías freudianas que se refieren a la estructura del aurato osíquico.

Es asbido que una de las contribuciones fundamentales del psicoanálisis, desde el punto de vista de una concepción del hombre, consiste en haber señalado que la mente humana no es un elemento simple, sino que presenta estratos a distintos niveles, en donde los más profundos tienen una importancia decisiva para regir el comportamiento psíquico y somático del individuo, y, en consecuencia, su conducta en la convivencia social y su salud en su vida psicofísica.

Empero, esta novedad a los efectos de una teoría antropológica, ya había sido anticipada por los filósofos griegos —por Platón y Aristóteles especialmente— quienes, en un lenguaje distinto, hablando del "alma", encontraron también en ella sectores a niveles de profundidad variada.

Los textos platónicos que quiero presentar aquí intentarán justificar estas afirmaciones para el primero de los filósofos nombrados, señalando algunos parentescos sugestivos que no sólo apuntan a lo fundamental de la tesis de la estratificación de sectores en el aparato animico, sino que ser relieren también a otros aspectos complementarios que justifican y "prueban" tal teoría.

En este sentido tales textos habrán de referirse concretamente a los puntos siguientes: 1) teoría platónica de la división del alma en "partes"; 2) empleo, por parte de Platón, de un lenguaje metafórico similar al de Freud para simbolizar la división del aparato anímico y el tipo especial de vinculación que rige las relaciones entre sus "partes"; 3) "prueba" de la existencia de niveles profundos "inconscientes" a través de su afloramiento en los ensueños; 4) terapéutica "dialógica" en el tratamiento de las enfermedades.

En cada caso he de confrontar las afirmaciones platónicas con los textos y teorías freudianas correspondientes <sup>1</sup>.

I

Ya en el Fedón se nos insinúa que la mente humana —el "alma" humana, en el lenguaje platónico— es un organismo complejo en tanto que debe atender una diversidad de funciones que hacen a la estructura y comportamiento del hombre.

En el pasaje previo a la presentación de las pruebas de la immortalidad del alma, Cebes, el interlocutor de Sócrates en este momento del diálogo, le exige que, para que la supervivencia tenga sentido, el alma retenga, no tan sólo su cualidad de conducir la vida, sino además sus potencialidades de acción y de pensamiento (Fedón. 70c):

¹ Con el mismo título de este trabajo: "Platón y Freud", se comenta en The Classical Review (New Series, Vol. XX, nº 2, Oxford, junio de 1970), el libro de Yvon Brés, La Psychologia de Platon, P.U.F., Paris, 1968. Este libro, sin embargo, no intenta senialar las relaciones, senerjanzas o diferencias entre las ideas de Platón y Freud, sino interpretar el pensamiento platónico en base a ideas freudianas. Recoje, por ejemple, una parte del comentario: "Su tesis es que el ideal de contemplación, que no es simplemente la contraparte moral de las teorias metafísicas de Platón, sino su fuente principal, tiene una base erótica" (entendiendo "erótico" por supuesto, en el sentido freudiano). Norma Gulley, el especialista en Platón que hace el comentario, advierte que "las interpretaciones de Yvon Brés tienen una escasa conezión con los textos platónics".

<sup>2</sup> Las "pruebas" de la inmortalidad del alma que Sócrates enuncia a continuación atienden las exigencias de Cebes y procuran demostrar: a) que el alma se mantiene como fuente de vida (argumento de la compensación de los procesos entre términos opuectos, Fedón, 70a-72e; b) que el alma mantiene la caspacidad de pensar (argumento de la "arminiscencia", Idem, 72a-77a); c) que el alma "comanda" el cuerpo y que se constituye por ello en principio de acción (afgumento de la "afinidad" del alma con las ideas, 1bid., 78b-80d). El último argumento que se presenta en el Fedón —participación mente la posibilidad de aceptar la subsistencia del alma como un todo; y, en este sentido, es una especie de sintesis final, fundante a la vez, que permite complementar en una visión totalizadors y por lo tanto plenamente filosofica, las líneas de análisis señaladas antes. Empero, desde el punto de vista "psicológico" que ahora nos interesa, tiem emos importancia.

He de presentar de corrido los textos del Fedón y de la República con plena conciencia de que el lector atento y conocedor de Platón puede presen-

Estas tres "funciones" del alma según el Fedón, dan lugar a la tripartición nítida que se señala en la República, y de ahí que la señale como un antecedente pese a que en aquel diálogo se hable de la "unidad" del alma. En este último, el alma anarece "compuesta" de tres sectores que se corresponden, analógicamente, con los tres estamentos o "clases" del estado político platónico, a donde será necesario mirar para contemplar en caracteres mavores lo que en pequeño se puede leer, aunque con dificultad, en el alma individual (República, 368d; 415a-417a). Cuando de estos tres elementos que animan el cuerpo social integro se vuelve al alma humana que anima el cuerpo del individuo, Platón advierte que hemos dado con un problema no pequeño cuando se trata de decidir si el alma tiene tres "especies" -eidé- o no, pues es difícil saber si lo que hacemos lo hacemos por medio de una sola de esas especies, o si, siendo estas tres, hacemos cada cosa con una de ellas: "¿Entendemos con un cierto elemento, nos encolerizamos con otro distinto y apetecemos con un tercero los placeres de la comida y de la generación, o bien obramos con el alma entera en cada una de estas ocasiones?" (Idem, 436a-b). Vemos así que el problema de la división del aparato psíquico aparece nítidamente planteado.

La razón que se da luego para mostrar la necesidad de acep-

tar una objeción seria: ¿se corresponden estrictamente desde un punto de vista doctrinario? O de otro modo, ¿es el Fedón tan sólo una antesala de la República en este sentido, o más bien las ideas sobre el alma que en ambas obras se sustentan, corresponden a dos doctrinas distintas, como afirman ciertos intérpretes? Los fundamentos para tal objeción son los siguientes; 1) En el Fedón, pese a la diversidad de funciones que cumple el alma, se alude a la unidad y simplicidad de la misma, e inclusive se toma esta simplicidad como una "prueba" de la indestructibilidad ontológica a los efectos del tercer argumento de la inmortalidad; 2) En cuanto a las funciones mismas, habría que discutir si hay una correspondencia estricta entre las que ge asignan en cada obra a cada uno de los sectores de este trabajo. La discusión de estas objeciones nos llevaría lejos de los propósitos de este trabajo. Creo que lo que aquí interesa es señalar la distinción de "sectores" en el alma, y como esta distinción de sectores ya se preanuncia a través de las 'funciones" que se le asignan al alma, según el Fedón. No olvidemos, por otra parte, que el mismo Platón considera este problema como un misterio difícilmente asequible a la ciencia que podamos adquirir en este mundo. Recordemos sus propias palabras casi al final de la República: "Y entonces -Platón alude aquí a la vida del alma después de la muerte- se podrá ver su verdadera naturaleza, si es compuesta o simple o de qué manera y cómo sea. Por ahora, según creo, hemos recorrido suficientemente sus accidentes v formas en la vida humana" (Rep., L. X. 612a).

tar la tripartición del aparato anímico nos aproxima extraordinariamente —si no en su método al menos en sus resultados a los descubrimientos del psicoanálisis de Freud. Efectivamente. Platón advierte que si el alma estuviera constituida por un elemento unitario no admitiría el hacer o sufrir cosas contrarias al mismo tiempo, en la misma parte de sí mima y en relación al mismo objeto. Y esto -que por otra parte constituye el primer enunciado explícito del principio de contradicción- nos muestra que los elementos o "especies" del alma no son uno, sino varios (Ibid. 436b-d). Inclusive, un poco más adelante se sugiere que otros principios puede haber entre aquellos tres que aquí vienen a ser señalados (Ibid, 443d)\*. Y más explícitamente, esto que la retiene proviene de lo racional (logiston) del alma, v aquello con que desea v siente hambre v sed v queda perturbada por los demás apetitos proviene de lo irracional y concupiscible (alogiston kai epithymetikon) bien avenida con ciertos hartazgos y placeres (Ibid., 439d). Además, debemos contar con aquello que en el alma nos fuerza al enojo, exalta nuestro sentimiento del honor y del respeto, nos nutre de coraje y nos autodefiende frente a nuestros apetitos y frente a los otros (Ibid., 439e-440a). Nos encontramos así en presencia del elemento "fogoso" (thymoeides) del alma 4.

Comparemos estos textos con lo que nos dice Freud. Recordenos que elaboró su teoría de la división del aparato anímico a partir de sus estudios sobre las neurosis, cuando se encontró con la necesidad de explicar la presencia de síntomas somáticos que no podían remitirse a causas vinculadas con lesiones corpóreas. Surgió así su teoría de la "tepresión" que el mismo Freud

ª Recordemos que en el Timeo. Platón señala una nueva división en el elemento "apetitivo" del alma, desdoblando sus funciones sexuales y alimenticias, destinadas a mantener la vida de la especie y del individuo, respectivamente (Timeo, 21b). Ver mi trabajo "El cuerpo del hombre según el Timeo", en Notas sobre la Antropologia Platónica, U.N.T., Tucumán, 1963. Recordemos que tambija en Fraud aparecen niveles intermedios: los niveles pre-conscientes. A só vez, dentro del Ello podrían haber sectores distintos, lo que preludia las conclusiones de otros seguidores del psicoanálisis, por ejemplo Jung, entre otros.

<sup>4</sup> Ver uno de los estudios más recientes y completos sobre el tema de la psicología platónica: T. N. Rosnison, Plato's Psychology, University of Toronto Press, 1970, p. 45: "La palabra thymoeides —que por otra parte no tiene una traducción adecuada al idioma español— "spirited element" ciertamente cubre una amplia grama de estados emocionales, deade el enojo puro, por una parte, hasta un sentimiento de coraje noblo, auto-respeto y auto-defensa ante y para los otros."

explica sintticamente en este pasaje que copió a continuación: "Las neurosis son la expresión de conflictos entre el Yo y aquellas tendencias sexuales que el Yo encuentra incompatibles con su integridad o sus exigencias éticas. El Yo ha reprimido tales tendencias, esto es, les ha retirado su interés y les ha cerrado el acceso a la conciencia y a la descarga motora conducente a la satisfacción" (S. Freud, Esquema del Psicoanálisis y otros Ensayos, en Ob. Comp., T. XVII, p. 255, Ed. Americana, Bs. As., 1943). Estas tendencias "reprimidas" serán alojadas en el "inconsciente", y la primera muestra de una división de la personalidad psíquica queda así al descubierto. A este sector, a donde son remitidos aquellos impulsos que atentan contra el "buen sentido" del Yo. Freud propone, siguiendo una sugerencia del Dr. G. Droddeck, llamarlo el "Ello". Este pronombre impersonal le parece particularmente adecuado para expresar el carácter capital de esta "povincia" del alma, o sea su cualidad de ajena al Yo (S. Freud, Nuevas Avortaciones al Psicoanálisis, en Ob. Comp., T. IX, p. 88, Ed. etc.). De esta última región nos dice Freud que no pueden señalarse grandes cosas. Es la parte oscura e inaccesible de nuestra personalidad. Su carga de energía emana de los instintos pero carece de organización, no genera una voluntad conjunta v si solamente la aspiración a dar satisfacción a las necesidades instintivas conforme a las normas del principio del placer. No valen aquí las leyes lógicas del pensa-

Pero además del Yo y del Ello recordemos que hay una tercera instancia: el Super Yo, "una instancia especial, que representa las exigencias restrictivas y prohibitivas". Y cabe ahora, al final, decir qué le corresponde al YO, del cual hemos partido. El Yo es el órgano sensorial del aparato anímico tanto frente a las incitaciones externas como internas. Se ajusta al principio de la realidad. Representa en la vida anímica la razón y la reflexión. Se sitúa frene a tres amos: el Ello, el Super Yo y el Mundo Exterior, ante quienes, cuando lo agobian, reacciona con el desarrollo de la angustía (Ibid, p. 92/4). "En conclusión, el Yo, el Super Yo y el Ello son los tres reinos, regiones o provincias en las que dividimos el aparato anímico de la persona (Ibid., p. 88).

miento (Idem, p. 89).

Si quisiéramos intentar una correspondencia entre los estratos del alma señalados por Platón y los componentes del aparato anímico descubierto por Freud, podríamos indicar las po• •

sibles parejas siguientes: Ello-Epithymetikon); Super Yo-Thymeides: Yo-Logiston.

La similitud mayor la encontramos entre los miembros de la primera pareja. Tanto el Ello freudiano como el elemento Apetitivo platónico parecen estar regidos por el principio del placer. (Notaremos mucho más esto para el caso de Platón, cuando haga presente los textos que se refieren al segundo aspecto de este trabajo.) Tanto el Ello como el Epithymetikon además, eluden, en lo posible, el contralor de la razón, y, cuando lo logran, dominan al hombre con sus apetencias desmedidas...

El Yo freudiano, regido por el principio de la realidad y asiento de la reflexión racional, aparece mucho más débil, sin embargo, que el Logiston platónico. Para Freud, como sabemos. sólo si logramos "sublimar" adecuadamente las potencias irracionales de la libido alojadas en el Ello podremos llevar una vida adecuada. Para Platón, en cambio, la razón debe reprimir sin temor a neurosis las potencias de lo concupiscible si quiere conducir adecuadamente la persona hacia sus fines propiamente humanos. Ello no implica caer en un ascetismo extremo. A diferencia de lo que sostiene en el Fedón, el filósofo ateniense señala en otros diálogos a la necesidad de atender aquellas exigencias básicas que hacen posible la vida del individuo y de la especie. La comida, la bebida y la relación sexual deben ser adecuadamente cumplimentadas, pero para que alcance su objetivo propio y no causen daño es menester apartarlas de lo que es meramente placentero, fuente de toda clase de males.

Pero la diferencia más importante radica en la idea de que cada uno se hace respecto del elemento "fogoso", en Platón, y del "Super Yo", en Freud. En Platón, el "Thymoeidés" puede ser un auxiliar valioso de la razón, pero no su conductor en el sentido de imponerle sus objetivos como podría suceder con el Super Yo freudiano. El elemento fogoso del alma suministra —por así decirlo— el calor y la fuerza necesarios para que la razón cumpla sus.fines, saí como en el Estado los guardianes son

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Platón se ocupa extensamente de estos temas a propósito de sus teorias políticas y educativas. Con respecto a las relaciones excuelas se pueden consultar los textos siguientes: República, 457b y sa; luego 461d; Leyse, 389d; 836a; 739a y sa; 773b; 784a.785a; 790b; 840d-841d. Respecto del régimen alimenticio, y sobre el tema de la bebida, se pueden consultar, entre otros, os siguientes textos: República, 372b-d; 338d; 559b; 940d; Banqueta, 176d; Leyse, 645d-e; 649a; 645-e646a; 666a; 671b. Ver mi trabajo El Papel de la Gúnnacio en La Educación Platónica, Revista Gyunnos, UNIT., Tuc., 78, 1968.

los encargados de defender la comunidad frente a los enemigos exteriores y frente a las amenazas de subversión interior. Los "ideales del yo" platónicos, están alojados en la misma razón, y es sólo ésta la que puede destrminarlos con precisión apelando a la búsqueda noética que intentará captar aquellos que son legítimos mediante una interiorización del pensamiento en su propio ámbito. En este sentido el filósofo atenienes es aproxima mucho más a algunos de los representantes actuales del psico-análisis existencial que al psicoanálisis freudiano. A este aspecto habré de aludir al final de este trabajo.

#### H

La división del alma en tres sectores se ilustra metafóricamente en el Fedro con el simbolo del carruaje alado tirado por dos caballos y guiado por un auriga. Esta alegoría complementa poéticamente la noción platónica del alma y ayuda a hacer intuible en un mayor nivel de aproximación su noción sobre el aspecto espiritual del hombre.

Un carro alado tirado por dos caballos y guiado por un auriga es el símil a que puede ser comparada el alma humana. Uno
de los caballos es hermoso y bueno. El otro, constituido por elementos contrarios, hace en cambio la conducción difícil (Fedro,
246a-c). El que de ellos tiene la mejor condición es de figura
recta y erguida, tiene el cuello alto, ligeramente curvo, el color
blanco y los ojos negros. Es amante de la gloria con moderación y de la opinión verdadera, y, sin necesidad de golpes, se
deja conducir con una orden simplemente, o por una palabra. El
otro, por el contrario, es contrahecho, pesado, conformado de
cualquier manera, de cuello robusto y corto, frente achatada, color negro, ojos grises, sanguíneo, compañero del exceso y de la
soberbia, de orejas peludas, sordo. y obedece a duras penas a

<sup>6</sup> Ante esta afirmación cabe una advertencia. En primer lugar no hay ue olvidar que en el Estado, el gobernante surge de la clase de los guardianes. Si aceptamos la analogía con el alma individual, habria una comunidad de origen entre el thymocides y el logiston —y habria un principio de repuesta pera el problema planteado ante los posibles discrepancias con el Fedón.— En segundo lugar habria que atender a esa comunidad de funciones del alma, de que habla el Fedón, precisamente. Empero, la metáfora del Fedro sugiere una diferencia de naturaleza entre ambos elementos: representados por "el abalio blanco y el auriga, respectivamento."

•4

un látigo con pinchos... Sin preocuparse de la conducción del auriga puede lanzarse a saltos violentos, dando todo el trabajo imaginable a su compañero de yugo y al auriga, y, forzándolos, cuando el mal no tiene ya límites, a dejarse llevar, a ceder y consentir en hacer lo que ahora el caballo negro les ordena (Fedro. 253-254a).

Una metáfora muy parecida la encontramos en el estudio de Freud titulado El Yo y el Ello, en donde, a propósito de sus relaciones mutuas, nos dice lo siguiente: "El Yo representa lo que pudiéramos llamar la razón o la reflexión, opuestamente al Ello que contiene las pasiones. La importancia funcional del Yo reside en el hecho de regir, normalmente, los accesos a la motilidad. Podemos, pues, compararlo, en su relación con el Ello, al jinete que rige y refrena la fuerza de su cabalgadura, superior a la suya, con la diferencia de que el jinete lleva esto a cabo con sus propias fuerzas, y el Yo con fuerzas prestadas (del Ello). Pero así como el jinete se ve obligado alguna vez a desires conducir a donde su cabalgadura quiere ir, también el Yo se nos muestra forzado, en ocasiones, a transformar en acción la voluntad del Ello, como sí fuera la suya propia" (S. Freud, El Yo y el Ello, en Ob. Comp., T. IX, p. 343).

En este caso el colorido de la metáfora platónica, excede por otra parte, sirven adecuadamente para expresar la idea que ambos autores tienen del aparato anímico. En el caso de Freud, se vuelve a los dos componentes esenciales: lo consciente y lo inconsciente refleajdos en el jinete y su cabalgadura, respectivamente. Se han eliminado los matices intermedios a que aludirá Freud en otros escritos (zonas preconscientes e inconscientes del mismo Yo, por ejemplo), y no aparece el Super Yo. Se advierte con claridad que la fuente de energía está en el elemnto instintivo y oscuro de la personalidad, representado por la cabalgadura.

En el caso de Platón es el alma como tal la fuente de energía (simbolizada en este caso por las alas del carruaje); los caballos y el auriga representan opciones de dirección en la conducción del alma, y, frente a la razón (auriga, los otros dos estratos (epithymetikon kai thymoeides están claramente diferenciados. Las cualidades negativas del símbolo de los apetitos —el caballo negro— no dejan lugar a dudas acerca del valor que Platón les asigna cuando exceden su función específica y se orientan hacia sus fines particulares (los placeres sensuales).

ш

En el libro VIII de la República, Platón anuncia una clasificación de "deseos" con vistas a detectar la fuente de perversión
del régimen político ideal. Están los "deseos necesarios", de los
cuales no podemos prescindir para el mantenimiento de la vida
del individuo y de la especie, y a cuyo cumplimiento moderado
hemos aludido antes. Y están los "deseos innecesarios", dispendiosos e improductivos (Rep., 559a). Estos últimos destierran
el pudor, acusándolo de simplicidad; arrojan la templanza, acusándola de falta de hombría; y eliminan la mesura, acusándola
de rusticidad y vileza. Son los deseos que conducen a la insolencia, a la indisciplina, al desenfreno y al impudor (Idem, 560a).

Este análisis de los deseos se completa en el Líbro IX de la misma obra, en donde se agrega una observación digna de ser considerada como una anticipación notable de las futuras teorías psicoanalíticas. Estos deseos innecesarios son aquellos que, "reprimidos por las leves u por los deseos mejores con avuda de la razón, logran desaparecer totalmente en algunos hombres. pero en otros se mantienen fuertes v en mayor cantidad. Y aprovechan para aflorar en los ensueños, cuando descansa la parte razonable del alma, "tranquila y buena rectora de lo demás". Saltan entonces, feroces y salvajes, ahitos de manjares y de vino, y, expulsando el sueño reparador y calmo, tratan de abrirse camino y de saciar sus propios instintos. En tal estado ese elemento violento se atreve a todo, como liberado u desatado de toda vergüenza v sensatez. Y no se retrae en su imaginación del intento de cohabitar con su propia madre o con cualquier ser, humano, divino o bestial, de mancharse en sangre de quien sea, de comer sin reparo el alimento que sea. En una palabra, no hay disparate ni ignominia que se deje atrás (Rep., 571c-d).

Veamos, paralelamente, lo que dice Freud de los sueños en El Apéndice a su libro sobre El Yo y el Ello: "Con la ayuda del procedimiento de la asociación libre y del arte de la interpretación a él correspondiente... se hizo posible demostrar que los sueños poseen un sentido y adivinar éste. Los sueños fueron considerados en la Antigüedad clásica como profecías", pero la

<sup>7</sup> Afirmaciones como ésta, de tono generalizador, son corrientes entre los científicos contemporáneos. Revelan indudablemente su falta de conocimiento de los textos antiguos, pero además, y esto es más grave, su consciente

ciencia moderna no quería saber nada de ellos. Nosotros, desechando tal condenación, llegamos a un resultado completamente distinto. Las numerosas ocurrencias del sueño nos llevaron, en efecto, al conocimiento de un producto mental que no podía ser calificado va de absurdo ni de confuso, producto que equivalía a un rendimiento psíquico completo y del cual no constituía el sueño manifiesto sino una traducción deformada y mal interpretada, compuesta generalmente de imágenes visuales. Si examinamos las ideas latentes que el sueño nos ha revelado a través de su contenido manifiesto, encontramos una que resalta decididamente entre las demás, razonables y conocidas del sujeto. En ella reconocemos un producto optativo, muy repulsivo a veces. ajeno a la vida desvierta del soñador, el cual niega con asombro e indignación haberlo abrigado nunca... El sueño así surgido presenta una situación que integra la satisfacción de tales impulsos, constituyendo una realización de deseos 8 (Apéndice, p. 324/5, T. IX. Ob. Comp.). ... La condición psíquica del estado de renoso es la obediencia del Yo al deseo de dormir y la sustracción de las cargas de todos los intereses vitales. Dada la simultánea oclusión de los accesos a la motilidad, puede el Yo disminuir el esfuerzo con el que en toda otra ocasión mantiene las represiones. Esta negligencia nocturna de la represión es aprovechada por el impulso inconsciente, para llegar a lo consciente por medio del ensueño".

Podemos resumir ahora los elementos comunes a la interpretación de los sueños que proponen Freud y Platón respectivamente, y que han quedado señalados por medio del subrayado anterior: 1) hay deseos que son rechazados por la razón del individuo; 2) estos deseos aprovechan el estado de ensueño para aflorar en la conciencia; 3) se cumple de esta manera la realización de los deseos reprimidos.

o inconsciente desprecio ante conocimientos que revelan una larga experiencia de la humanidad, basado en el supuesto de que esos conocimientos carecen de una base "científica".

<sup>8</sup> Subrayado por el mismo Freud, en este caso.

En el Cármides, un diálogo de la juventud, Platón presenta a un joven interlocutor de Sócrates que tiene un fuerte dolor de cabeza. A la salida del gimnasio, y en medio de un corro de jóvenes que se disputan la cercanía del bello efebo que es Cármides, el maestro de Platón es dado a conocer por Critias como alguien que puede remediar el dolor físico que aqueia al ioven. Sócrates recomienda el uso de una planta medicinal que podrá avudar para que el mal desaparezca, pero a condición de someterse a un tipo especial de encantamiento sin el cual el remedio no tendrá efecto alguno. Para explicar las razones del empleo de un tal encantamiento. Sócrates recuerda a aquellos médicos que. interrogados sobre un mal de ojos por ejemplo, advierten que para que los ojos sanen debe curarse la cabeza al mismo tiempo. De lo cual se deduce además que para curar la cabeza hay que empezar por el cuerpo entero. Por último, apelando a la sabiduría de un médico de Tracia, llamado Zalmoxis, se advierte que la cosa va más lejos aun, pues tampoco basta curar el cuerpo si no se procura una medicina adecuada para el alma.

Y de ahí, en definitiva, la necesidad de un encantamiento especial que atienda a este aspecto del hombre. Pues es en el alma —decía Zalmoxis— en donde tienen su partida los males y los bienes para todo el hombre. Y es por ello que a la atención de los bienes y males del alma es a los que debemos dirigir nuestros cuidados primeros si queremos que se comporten adecuadamente, tanto la cabeza como el cuerpo entero (Cármides, 156d-157a).

Pedro Laín Entralgo (en La Curación por la Palabra en la Antigüedad Clásica, Rev. de Occid., Madrid, 1958, p. 155 y sig.) ha hecho un estudio minucioso de lo que el "encantamiento" —ensalmo, conjuro, hechizo— significa en este texto y en otros dentro de los diálogos platónicos. Así puede verse como el término "epode" que es el que Platón emplea, tiene sentidos diversos según la intención del texto en que sea usado. En este caso us sentido es positivo y entonces el encantamiento buscado es aquel que puede alcanzarse por la acción adecuada de los "bellos discursos" (logos kalos). Esta expresión también podría traducirse por las "buenas razones" necesarias para producir la "sofrosyne", esa especial sabiduría del alma capaz de conducir al hombre fuera de los peligros de la desmesura (hybris).

Llegados a este punto nos encontramos con otro aspecto en donde se contacta vivamente el pensamiento platónico con la terapéutica psicoanalítica, aunque se destaquen otra vez importantes diferencias. El "logos kalós" platónico puede alcanzarse por medio del arte del diálogo socrático que, como sabemos, tiende a iograr el parto espiritual (mayéutica) que permite hacer aflorar a nivel consciente aquellas ideas verdaderas que el interlocutor de Sócrates atesora dentro de su alma". En este diálogo, además, el maestro tiene un papel importante: debe conducir adecuadamente el interrogatorio para que el discípulo adelante por una senda segura hacía el develamiento del saber buscado. O de otro modo, hajy un papel activo en ambos interlocutores—el que conduce el diálogo y el que es interrogado—, única forma en que la empresa puede resultar fructifera y el parto espiritual feliz 1º.

Todo esto implica dos elementos importantes: a) por una parte debe haber una actitud espiritual de aceptación de la tarea común por parte de ambos interlocutores, cosa que sólo es posible cuando entre ellos se entabla una relación de afinidad o de simpatía intelectual —el amor socrático— que inducirá a la entrega espiritual indispensable para el encuentro de la verdad buscada; b) todo esto exige además, y a continuación en cuanto la tarea comience, la limpieza o purificación (catharsis) de todas aquellas impurezas conceptuales que impiden la visión nitida (noesis) del saber que se ambiciona. Con esto Platón se converte (Laín Entralgo, Ob. cit., p. 179) en el inventor de una psicoterapia verbal rigurosamente técnica. El elemento racional, dentro de la "epode" platónica, adopta la forma de "logos kalos" y se hace terapia "cientifica".

Freud mismo nos relata las características del método de la "asociación libre", que debía adoptar en definitiva como técnica específicamente "psicoanalítica" para el tratamiento de las neurosis: "En lugar de llevar al paciente a manifestar also re-

<sup>9</sup> Y que por otra parte revela una "anterior" relación con una realidad ideal de contenido ontológico fundante situada en un nivel de trascendencia respecto de los huidizos entes de este mundo "visible" espacio-temporal,

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> A propósito de este aspecto del método socrático cabe recordar los análisis ya clásicos de R. Mondelfo, en su Sócrates, Eucleba, Ba As., y de W. Jaeger, en su Paidoia, F.C.E., México (Cap. II del L. III, titulado: "La herencia de Sócrates"). Más recientes, los estudios de Laslo Versényi, Socrate Humanismo, Yale University Press, New Haven and London, 1963, y de Norman Gulley, The Philosophy of Socrates, Macmillan, London, 1968, hacen sportes interesantes a estos aspectos del método del mestro de Platón.

lacionado con el tema o un tema determinado, le invitamos ahora a abandonarse a la asociación libre, esto es, a manifestar todo aquello que acuda a su pensamiento absteniéndose de toda representación final consciente ... la absoluta sinceridad del paciente es condición indispensable de la cura analítica ... la ventaja del método es que en realidad no puede fallar nunca. Teóricamente, tiene que ser siempre posible al enfermo producir una ocurrencia, dado que no se fija ni limita en absoluto. la naturaleza de la misma, ocurrencia que tiene que ver con el elemento traumático buscado. En todo tratamiento analítico se establece sin intervención alguna del médico una intensa relación sentimental del paciente con la persona del analista, inexplicable por ninguna circunstancia real... Tal fenómeno, le hemos dado previamente el nombre de transferencia, y sustituye pronto, en el paciente, el deseo de curación, e integra, mientras se limita a ser cariñoso y mesurado, toda la influencia médica, constituvendo el verdadero motor de la labor analítica (Apéndice, Ob. Comp., T. IX, p. 321/323).

De la confrontación de los textos que hemos expuesto se desprenden por supuesto diferencias importantes entre los dos autores que estudiamos. Señalémoslas sucintamente: a) Hay un contralor en la conducción adecuada de la marcha dialéctica, ejercido por parte del maestro socrático, en tanto que en el método de la asociación libre freudiana, el médico se limita a registrar las "ocurrencias" del paciente, procurando interferir lo menos posible en la afluencia de las mismas. De todos modos hay siempre una relación "dialógica" en ambos casos: b) En el amor socrático, la relación debe mantenerse estrictamente en el nivel espiritual 11 a fin de que mantença su sentido a los efectos de la búsqueda del "logos kalos" o sea de las "buenas razones". En el caso de la "transferencia" freudiana, el amor que se despierta en el paciente parece trascender la esfera meramente "espiritual e inclusive trocarse en el odio más intenso hasta hacer imposible la labor terapéutica: c) La asociación libre, como método terapéutico, no puede hacer aflorar más que los contenidos reprimidos, causantes del trauma neurótico. En otras palabras, sólo podrá recuperar para la conciencia contenidos del Ello, de carácter instintivo, representativos de niveles psíquicos que lindan con lo somático y que necesitan ser descargados o sublimados.

1.

<sup>11</sup> En este sentido es elocuente la anécdota que Platón cuenta en el Banquete, en donde Alcibiades no logra "seducir" eróticamente a Sócrates (Banquete, 218c y ss.).

Y es aquí en donde Platón se nos revels un anticipador, más que de Freud, de otros representantes del psicoanálisis, del llamado psicoanálisis existencial del tipo de Viktor Frankl, por ejemplo. Para éste, como sabemos, el inconsciente del hombre no solamente atesora una dimensión impulsiva colindante con lo biológico, sino además —y fundamentalmente a los efectos de una concepción del hombre— una dimensión espiritual que puede hacerse aflorar a través de una "logoterapia" adecuada.<sup>12</sup>

. .

Pero una comparación entre las ideas de Platón y las de Viktor Frankl excede ya los propósitos de este trabajo, y, en todo caso, demandaría otra tarea similar a la cumplida. Tal vez si esto pudiera hacerse, sin embargo, podría mostrarse que la marcha de las investigaciones sobre el alma humana en el campo de la psicología profunda —la que en definitiva tal vez más haya hecho desde la ciencia por descifrar los secretos de la dimensión espiritual del hombre- no hace sino describir una vasta parábola. En ella, partiendo de una interpretación mecanicista y determinista de la mente humana, cuvo prototipo lo encontramos en los trabajos de Freud, se llega luego de las investigaciones del psicoanálisis existencial, a una concepción del aparato anímico humano que no estaría muy lejos de la que pudo elaborar en otro tiempo, con otro lenguaje y teniendo como base conocimientos científicos muy distintos, ese filósofo ateniense del s. IV que se llamó Platón.

<sup>12</sup> Viktor Frankl, El Dios Inconsciente, Ed. Escuela, Ba. As., 1966, pág. 21: "Al degradar Freud el Yo a un mero epifenómeno vendió el Yo al Ello, pero simultáneamente difamó el inconsciente, ya que en éste sólo vio lo que tiene de Ello, lo impulsivo, pasando por alto lo que tiene de Yo, es decir, de espiritual;

#### ISAGOGE DE PORFIRIO

Por Carlos Manuel Herrán y Ernesto La Croce

### Presentación

Dos características notables queremos señalar aquí primeramente, acerca de la clásica obra que en texto original y traducción presentamos. Una, de carácter histórico, consiste en que este tratadito sobre las "Cinco Voces" se convirtió, tal vez no directamente pero sí a través de la traducción y comentario de Boecio principalmente, en guía señera para toda la Lógica medieval, y fue, por eso, y al mismo tiempo, el origen siempre renovado de la llamada "querella" o problema de los universales.

La otra característica que queríamos apuntar puede contribuir a explicar el origen y naturaleza de esta querella; y es que Porfirio, el neoplatónico, el discípulo más adicto y más importante de Plotino, consideraba, al igual que algunos platónicos "medios" que le precedieron y al igual de muchos neoplatónicos que le siguieron, que un estudio de las Categorías de Aristóteles o, más generalmente, del Organon, era la mejor "puerta" para penetrar en los grandes temas teológico-metafísicos de Platón. Es decir que hay en Porfirio (y no sólo en él, como es sabido, pero en él se da de un modo singular) un reconocimiento de la posibilidad de conciliación entre Platón y Aristóteles, cuyas modalidades intentaremos esbozar lo más ceñidamente que nos sea posible.

Aristoteles logicus-Plato theologus: tal había sido la consigna. Pero esta atribución de diferentes campos a cada uno de estos geniales filósofos no podía, evidentemente, hacerae sin peligro de sacrificar —sobre todo en el caso de Aristóteles, pero también en el caso de Platón— la necesaria vinculación que existe siempre entre una cierta lógica y una cierta metafísica. Y así tenía que ocurrir, como efectivamente ocurrió, que se cayera en una interpretación de la lógica de Aristóteles como enteramente gramatical, formal y, lo que es más grave, sustancialmente nominalista.

Se ha dicho con razón que, así como hubo en la lengua griega una κοινή διάλεκτος, que borraba las diferencias dialectales pero que estaba constituida fundamentalmente sobre un predominio del dialecto ático, así también se había constituido, aproximadamente por la misma época, una "koiné" filosófica, cuyo fondo era predominantemente platónico pero que necesariamente debía incluir elementos aristotélicos y estoicos. Esta infiltración de aristotelismo y estoicismo aun en las filosofías y escuelas platónicas no ha de identificarse con el eclecticismo de Antíoco de Ascalona, que reconoce fundamentos más explícitos y más profundos. Aquí se trataba, principalmente de una imposibilidad práctica de resistir a la fuerza y la claridad técnica que dieron prestigio a la lógica, a la terminología y a la sistematización propias del aristotelismo. En las escuelas era corriente que el Organon circulara separado de la edición de Alejandro de Afrodisias. Platónicos medios como Albinos y Apuleyo de Madaura han sentido profundamente esa influencia en el siglo II, y Atico, otro platónico medio que por la misma época trata de restablecer un platonismo más ortodoxo, y que acusa a Albinos de haber sido "seducido" por Aristóteles, cae a su vez en una interpretación tan rígida del platonismo que, especialmente en el terreno ético. parece involuntariamente influido por el Estoicismo.

A esta situación, anterior a Plotino, ha contribuido grandemente el método de enseñanza en las escuelas. Ya casi no se leia en ellas a los grandes maestros en su obra completa. Y la época del platonismo medio inaugura una tendencia que se irá acentuando con el tiempo. Es, como dice Bochenski¹, "el período do los comentarios y los manuales, en el que se advierte una tendencia sincretista bien definida que reelabora elementos aristofelicos y megárico-estoicos combinados, llegando incluso a aplicar métodos y formulaciones estoicas a ideas aristotélicas". Al circular las obras lógicas de Aristóteles separadas del corpus, favorecen una separación con respecto a las teorías más metafisicas, en las que se acusa el predominio de Platón. Así se produce la "neutralizáción" teorética de la lógica aristotélica en función de su uso técnico formal.

Y es que la interpretación metafísica, no formal, de la lógica aristotélica, llevaba, en el sentir de aquella época, a la negación de la trascendencia y unidad de lo Uno de Platón y a la

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. M. BOCHENSKI, Formale Logik, Verlag Alber; Freiburg/München, 1956, § 24.

anulación inmanentista de lo divino en las categorías físicas; a una visión prácticamente atea y naturalista del mundo.

Ante el filósofo neoplatónico se abrían entonces dos caminos frente a la lógica aristotélica: uno era el concebir a la lógica como una ciencia introductoria a la comprensión del todo;
otro era el otorgarle todo su valor e implicancia metafísicos, pero entonces era menester rechazarla. Esto último es lo que hará
Plotino con respecto a las categorías aristotélicas. Las interpretará como "los géneros del ser" de Platón, y por lo tanto las
combatirá y rechazará en los tres primeros tratados de la Vla
Enéada, que lelevan todos el mismo título: "De los géneros del ser".

- Ya Albinos había intentado la recuperación de la lógica aristotélica en función platónica. La multiplicación de los universales había sido la consecuencia del influjo de la lógica aristotélica en la interpretación de Platón. Y así, Albinos acepta tres especies de "formas", o sea de "universales":
- la forma separada y trascendente: χωριστόν είδος; y 2) ἔυνλον είδος. La primera corresponde a la Idea platónica, la segunda al "eidos" aristotélico; dicho de otro modo: τὰ πρῶτα νοητά y τὰ δεύτερα νοητά; 3) las ἔννοιαι, que equivalen a las προλήψεις estoicas, que Aristóteles había llamado λόγοι ἐν τῆ ψυχῆ.

Todo esto fue preparando el camino. Pero la originalidad de Porfirio consiste, en este punto, en que se aparta de su maestro Plotino. Porfirio critica abiertamente la identificación plotiniana de las categorías aristotélicas con los géneros del ser; pero al mismo tiempo refuta la interpretación contraria, esto es la nominalista-formal, puramente gramatical. Tal vez a eso se deba que Porfirio haya sido acusado de haber "platonizado" a Aristóteles y de haber transmitido así el equívoco a la Edad Media. Creemos que esto último es erróneo. Las categorías no son meras voces (φωναί) pero tampoco son cosas (πράγματα), sino categoremas.

Pero por eso mismo también nos parece erróneo calificar a Porfirio de nominalista. Lo que debe decirse es que, como bien lo declara Lloyd?, "Aristóteles obsequió a los neoplatónicos con una lógica formal; ésta se encontraba en una trama que era totalmente incompatible con su metafísica paténica, por lo tanto tenía que ser despojada de esa trama; y lo que quedaba era, au-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. C. LLOYD, "Neoplatonic logic und aristotelian logic", en *Phronesis*, mayo 1956, vol. I, nº 2.

tomáticamente, una lógica que puede ser llamada nominalista". Y aunque es verdad que, como también observa el mismo autor en el artículo citado, es excepcional la expresión de Isagoge 17, 9-10: τὰ δὲ νένη και τὰ είδη φύσει πρότερα τῶν ἀτόμων οὐσιῶν, los géneros y las especies son por naturaleza anteriores a las sustancias individuales, basta con eso para descartar toda sospecha de nominalismo. Y hay, según el mismo Lloyd, otra razón para que encontremos en Porfirio un aparente nominalismo; y es que en Aristóteles se da, con la exclusión de los términos negativos y sin denotación, un equivalente de la restricción de la formación de clases, que venía de la Academia. Pero una vez que Aristóteles había encontrado existencia en los individuos y no en los géneros, esta restricción carecía va de valor para el platonismo. Y así, "al precio de hacer puramente formal a la lógica, cada nombre significativo, simple o compuesto, podía caer bajo sus reglas. En esto consiste el llamado nominalismo de Porfirio".

Ahora bien, en relación con la teoría de los géneros como "clases", debemos hacer una advertencia que importa precisamente a la traducción que presentamos; y es el carácter extensional de los términos, en Porfirio. Esto se encuentra acreditado, como observa Bochenskis por el siguiente pasaje de la Isagoge: "De la diferencia entre el género y la especie. Difiere (el género de la especie) en que el género contiene a las especies, pero las especies son contenidas y no contienne a los géneros: pues el género (se predica) de más cosas que la especie." "En términos modernos, dice Lloyd (art. cit.), el género aristotélico es aceptado en extensión, como una mera clase." Por eso, haciendo una excepción a nuestra norma de no hacer agregados a la traducción literal, reservando a las notas las explicaciones necesarias para la clarificación del texto, nos hemos permitido en ocasiones agregar entre corchetes un "en extensión", en algunos pasajes.

También debemos dejar señalada otra particularidad de la traducción en cuanto a la necesidad de no crear confusiones doctrinarias a causa del uso de ciertas expresiones. Nos ha preocupado la dualidad de las construcciones de Porfirio al referirse a la predicación. A veces emplea el genitivo solo o el dativo, a veces el genitivo con la preposición κατά. Esto responde al problema de saber si las "differentiae" son substancias o son cualidades, si son propiedades o son predicados. Las primeras ocurren en la naturaleza, los segundos en los juicios. Lo mismo

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ob. clt.

sucede con los géneros y las especies. Cuando Porfirio dice "animal" u "hombre" puede caber la duda, por lo menos en la traducción castellana, de si se está refiriendo a un ser o a un mero término lógico. Por eso a veces hemos tenido que recurrir a las comillas, la bastardilla o la supresión del artículo, introduciendo así elementos que no se encuentran en el texto. Se trata de evitar confusiones delicadas, que se originan en lo que se ha llamado el "carácter ambivalente de la lógica de Aristóteles", que combina los dos criterios; así, mientras "ἐν ὑποκεμιένω" significa que "existe en", "καθ'ϋποκεμιένωο" significa que "es dicho de". "ΕΙ primer [sentido] parece ser metafísico y referido a propiedades, el otro parece ser lógico y referido a predicados" 4.

Volvemos así, a través de la interpretación de las Categorias, al problema de toda la interpretación de la lógica aristotélica y su relación con la metafísica platónica. El resultado de estas reflexiones parece ser: que, por un lado, el valor de la lógica aristotélica es "isagógico" y sirve de introducción a los grandes temas de la metafísica y de la teología platónica; pero por otro, no es un mero "órganon", si se da a esta palabra el sentido puramente instrumental que excluye para la Lógica la posibilidad de formar parte de la filosofía (δργανον, οὐ μέρος φιλοσοφ(ας). Aristóteles mismo no había llamado "organon" a la Lógica, sino solamente "analítica": la denominación de "organon" pertenece a la época del platonismo medio y fue probablemente un motivo polémico contra los estoicos, aunque hay que observar que los mismos peripatéticos de la época de Porfirio la consideraban como un instrumento formal del pensamiento 5. Los neoplatónicos tienden a ver en la Lógica a la vez un instrumento y una parte de la filosofía. Y Boecio, lo mismo que Abelardo en su comentario a la Isagoge de Porfirio 6, la compara con

•

LLOYD, articulo citado.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ZELLER, Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 3 T, 2 Ab. Hildesheim 1963, p. 696/T: "Die aristotelische Logik fasst er so auf, wie diess in der damaligen Zeit auch in der peripatetischen Schule üblich war, als das formale Werkzeug des Denkens".

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelatters, T. XXI. Peter Abacitavia. I "Incipium Glosses escundum magistrum Peturm Abalardum super Porphyrium", zum ersten Male herausgegeben von Dr. Bernhardt Geyer. München 1919: "Quam tamen (s. cajteen) quidam dividentes non philosophiae partem sed instrumentum teste Boethio dicebant. Contra quos ipse Boethius nihll impedire dicit idem ciusdem et instrumentum esse et partem, sieut est manus humani corporis."

la mano, que es al mismo tiempo órgano y parte del cuerpo hu-

El carácter, la tendencia y el alcance de la obra que presentamos podrá apreciarse mejor si se tienen en cuenta las circunstancias de su aparición. Ya en II, al dedicar la Isagoge a Crisaorio, explica Porfirio que es indispensable conocer, para comprender la doctrina de las Categorías, qué es el género, qué es la diferencia, qué es la especie, qué es lo propio y qué el accidente: es decir. las πέντε φωναί, las quinque voces, expresiones que también se dan como título de este trabajo. Crisaorio había expresado a Porfirio su dificultad para comprender las Categorías aristotélicas que estaba estudiando, y que en el curriculum neoplatónico se consideraban como la etapa inicial de los estudios previos al ingreso en la metafísica de Platón. Porfirio. con este tratado, realiza pues una obra de clarificación, que no pretende ser creadora ni siquiera renovadora. Más aún, aisla cuidadosamente los problemas metafísicos vinculados con los temas lógicos que aborda; dirá lo que se encuentra en los antiguos, se abstendrá de las investigaciones demasiado profundas: si los géneros y las especies tienen subsistencia propia, si existen sólo en la mente, y si en caso de subsistir son corporales o incorporales: si son separados o sólo se dan en lo sensible: recusará decirlo, pues son cosas que exigen examen más cuidadoso.

Zeller (ob. y loc. cit.) pondera esa modesta y cauta posición: "por lo mismo que él ha intervenido en forma poco renovadora en el desenvolvimiento de la Lógica, no mercee los acerbos reproches que se le han hecho recientemente a causa de su tratamiento de esta ciencia [Zeller se refiere a Prantl]; tiene el inegable mérito de haberla presentado clara y comprensiblemente, según el estado en que él la recibió en su tiempo; la labor de Porfirio no consiste aquí en un perfeccionamiento creador, sino en la reelaboración de la doctrina tradicional".

Tal vez estos méritos señalados por Zeller, y aún sus mismas limitaciones, expliquen la prolongada resonancia de esta obra, y su sostenida influencia en la Lógica posterior, especialmente en la medieval; no sólo en la occidental sino también en la oriental, siríaca y árabe.

Sobre estas últimas es interesante lo que informa Richard Walzer 7: "Solamente una obra indiscutida de él [Porfirio] se ha

<sup>7</sup> RICHARO WALZER, "Porphyry and the Arabic Tradition", en Entretisms sur l'Antiquité classique, T. XII, Porphyre, Fondation Hardt, Vandoeuvres, Genève, 1965. conservado en griego y en versión arábiga completa, la Isagoge (compuesta en Sicilia entre 268 y 270) que llegó a ser la primera obra filosófica que debía leer el principiante, tanto en el curao filosófico neoplatónico griego como en el arábigo [...]. La Isagoge encontró su camino también en el sílabo en el colegio teológico ortodoxo musulmán, la madrasa". Existen también traducciones armenias, y una hebraica (v. Busse, Supp., I).

La influencia, más aún, la acción eficaz de la Isagoge se hizo sentir en el Occidente latino especialmente a través de la traducción y los comentarios de Boecio. Este basó un primer comentario a la Isagoge en la traducción latina de Mario Victorino: luego, insatisfecho con ésta, emprendió por sí mismo una nueva traducción . Con Marciano Capella y Casiodoro, fue Boecio el maestro de Lógica de la Edad Media. Sus obras, particularmente la traducción y comentario de la Isagoge y de los escritos lógicos de Aristóteles "dieron la nauta a la técnica medieval del argumentar, aunque llegaron sucesivamente al conocimiento de los doctos: en tiempo de San Anselmo sólo el Perl Hermeneias [Sobre la Interpretación], las Categorias y la Introducción de Porfirio circulaban formando un conjunto que se llamará después la 'lógica antigua' " 10. La influencia de Porfirio. a través de Boecio, en la filosofía medieval posterior, y especialmente en el problema de los universales, será examinada más adelante 11.

Citado por Busse en Prasfatio Porphyrii Isagogas et in Aristotsia Categorias Commentarii, en Comm. in Ar. Gr. A su vez Zenker dice que "entre todos aquellos intérpretes griegos la más alta autoridad en Oriento era la de Porfirio, cuya Isagoga todavis hoy en el Oriento es al único compendio de lógica que se usa en la escuela". El "todavia hoy" debe ententre deres referiol a sino 1846, fecha de la obra de Zenker en la que se encuenta tal afirmación (Aristotelis categorias grasce cum versione arabica Isaaci Homeini filiti).

La Porphyrii Introductio in Ariatotelle Categorias a Bosthic tronstats figura en el vol. IV de los Commentaria in Ariatotellen Crusca, ed. Adolfo Busse, Berlin, 1887. Al hacer la revisión de la traducción que presentamos la hemos confrontado con ella en nuches pasajes, y esto nos ha servido casi siempre para robustecer nuestra propia interpretación. La de Boecio en una versión elegrante y fiel al mismo tiempo.

10 ROGER P. LABROUSSE, Introducción a La razón y la fe (Opúsculos de San Anselmo). Editorial Yerba Buena, La Plata-Buenos Aires-Tucumán, 1945.

11 La Isagoge también ha sido traducida al latin por Julio Pacio; esta edición se encuentra incluida, y ampliamente comentada, en Aristotelis Opera Omnia illustrata a Silvestro Mauro S.J., Roma, 1658; reproducida en la edición de Paris, 1886.

Sobre el criterio que nos ha guiado en la presente traducción, nodemos remitirnos a las notas explicativas. Sin embargo, debemos decir que nos hemos esforzado en conservar toda la literalidad compatible con el buen uso del castellano, aún cuando de ese modo las expresiones resultaran a veces oscuras. Hemos procurado evitar siempre las traducciones "geminadas", es decir el recurso de emplear dos palabras en caso de duda sobre cuál fuera la equivalencia más completa, y reducir al mínimo las expresiones complementarias entre corchetes, confiando a las notas las adiciones indispensables para la mejor comprensión del texto. Así hemos procedido también cuando una palabra griega, por ejemplo "eîdos", presenta más significados que su equivalente en nuestro idioma. Otros traductores, por ejemplo Majoli y Tricot, han optado por cambiar la palabra. Nosotros hemos preferido mantenerla aunque no dé un sentido claro en la versión castellana, para no sacrificar el sentido de lo que Porfirio está explicando, es decir, la variedad de acepciones de un mismo término. Así, una vez que hemos adoptado "especie" como traducción para "eîdos", lo mantenemos siempre.

La lectura de la Isagoge se completará útilmente con la del Comentario del mismo Porfirio a las Categorias de Aristóteles (Porphyrii in Aristotelis Categorias expositio per interrogationem et responsionem) y con el comentario de Amonio a la Isagoge de Porfirio (In Porphyrii Isagogen sive V voces), ambas editadas en el mismo volumen de los Commentaria in Aristotelem Gracea va citado.

De ese volumen 1º hemos tomado el texto griego que en copia fotomecánica presentamos. Hacemos público nuestro agradecimiento a la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación de la Universidad de La Plata, por habernos facilitado en préstamo este importante volumen.

Para concluir señalaremos que, según nuestras informaciones bibliográficas, son escasisimas las traducciones directas del griego de la Isagoge a lenguas modernas. Existe solamente una al rumano, otra al francés (Isagoge, traduction et notes par J. Tricot, Libraire Philosophique Vrin, Paris, 1947) y otra al italiano (Isagoge, traduzione, introduzione, commento: Bruno Maioli; Liviana Editrice in Padova, 1969). La presente sería, pues la primera versión española hecha directamente del original.

12 C. A. G., vol. IV, ed. Adolfus Busse, Berlin, 1887-1888, Pars II: Porpyrii Isagoge et in Aristotelis Categorias Communitarium; Pars II: Dexippus in Categorias; Pars III: Ammonius in Porphyrii Isagogen eive V voces.

# II. Texto

# PORFIRIO, ISAGOGE

#### CONSPECTUS SIGLORUM

A Codex Urbinas

B Codex Coislinianus 387

L Codex Laurentianus 72,5

M Codex Ambrosianus L. 93

C Codex Coislinianus 330

Boeth Boethii translatio latina et commentarius

Amm Ammonii lemma et commentarius

El Eliae lemma et commentarius

Dav Davidis lemma et commentarius

#### ΠΟΡΦΥΡΙΟΥ ΕΙΣΑΓΩΓΗ ΤΟΥ ΦΟΙΝΙΚΟΣ TOY MACHTOY HARTINGY TOY ATKORDAITOY

"Οντος αναγκαίου, Χρυσαόρια, καὶ εἰς τὴν τῶν παρὰ 'Αριστοτέλει κατη- Brand. γοριών διδασκαλίαν του γνώναι τι γένος και τι διαφορά τι τε είδος και τί 5 ίδιον και τι συμβεβηκός, είς τε την των όρισμων απόδοσιν και όλως είς τὰ περί διαιρέσεως καὶ ἀποδείξεως γρησίμης ούσης τῆς τούτων θεωρίας, 5 σύντομόν σοι παράδοσιν ποιούμενος πειράσομαι διά βραγέων ώσπερ έν είσαγωγής τρόποι τὰ παρά τοῖς πρεσβυτέροις ἐπελθεῖν, τῶν μὲν βαθυτέρων απεγόμενος ζητημάτων, των δ' απλουστέρων συμμέτρως στοχαζόμενος. αδ-10 τίμα περί των γενών τε μαί είδων το μέν είτε όσέστηκεν είτε καί δυ μόναις δελαίς έπινοίαις κείται είτε και δφεστηκότα σώματα έστιν ή ασώματα και 10 πότερον γωριστά ή έν τοῖς αίσθητοῖς καὶ περί ταῦτα ὑφεστῶτα, παραιτήαφμαι λέγειν βαθυτάτης ούσης της τοιαύτης πραγματείας και άλλης μείζονος δεομένης έξετάσεως το δ' όπως περί αύτων και των προκειμένων 16 λογικώτερον οί παλαιολ διέλαθον καλ τούτων μάλιστα οί ἐκ τοῦ περιπάτου. 15 νῦν σοι πειράσομαι δεικνύναι.

# Περί γένους.

\*Εοιχεν δὲ μήτε τὸ γένος μήτε τὸ είδος άπλῶς λέγεσθαι. γένος γάρ λέγεται και ή τινών εχόντων πως πρός έν τι και πρός άλλήλους άθροισις. 20 καθ' δ σημαινόμενον το Ήρακλειδών λέγεται γένος έκ τῆς αἰα' ένδς σχέσεως, λέγω δή τοῦ Ἡρακλέους, καὶ τοῦ πλήθους τῶν ἐχόντων πως πρὸς 20 άλλήλους την απ' έχείνου οίκειότητα, κατά αποτομήν την από των άλλων γενών πεπλημένου. λέγεται δέ και άλλως πάλιν γένος ή έκάστου τῆς γε-

I Titulum tolum exhibent ABL, comprobat David in prolegomenia Brand. 18:43: Порφυρίου είσαγωγή (ceteris om.) CMa: ad titulum add. Χριστέ δ Θεός ήμων σύμπραττε Α 4 τί τα είδος ABLMa Amm.: nat τί είδος C Day. Β πρεσβυτέροις iter. Β 14 post corev add. ra Ca: om. ABLM Amm. TOUT TEVOUS COUNTY TREET YEVEN & 17 tit exhibent libri omnes 15 λοπαώτερον] probabiliter Boeth. tivov om. M (suppl. m.1 in mrg.) ante πρός άλληλους add. 4 BM: elia m. B. 22 την άπό (aute των άλλων) om. Εί. 21 5h ACLMa: 8t B Booth. 23 zazkoutvou AB Amm. Dav. (lemm. et comment.) Boeth.: zazkoutvov CLM2 . Company, Arist. IV 1, Porphyrlus.

Τριχώς οὖν τοῦ τάνους λεγομένου περὶ τοῦ τρίτου παρὰ τοῖς φιλοσό
βος οἱς ὁ λόγος ὁ καὶ ὁπογράφοντες ἀποδαδωκαση τένος εἶναι λέγοντας τὸ 
κατὰ πλειόνων καὶ διαφερόντων τὰ εἶδει ἐν τῷ τ΄ ἐστι κατηγορούμενον 
οἱν τὸ ζιῶν. τῶν γὰρ κατηγορούμενον τὰ, μὲν καὶ ἐνὸς λέγεται μόνου, «

ώς τὰ ἀτομα οἰνν Σωκράτης καὶ τὸ οὐτος καὶ τὸ τοῦς, τὰ δὲ κατὰ πλειόνως 
και τὰ γένς καὶ τὰ εἰνη καὶ αἱ διαφοραὶ καὶ τὰ ἐιθε κατὰ πλειόνως 
εο κοινῶς ἀλλὰ μὴ ἰδίως τωι. ἔστι δὲ γένος μὲν οἰνν τὸ ζιῷνο, εἰδος δὲ οἶνν 
ὁ ἀνθρωπος, διαφορὰ δὲ οἰνν τὸ λεγικόν, ἴδιον δὲ οἰνν τὸ ἐκλατικόν, ωμο 
βεβηκρός δὲ οἶνν τὸ λεκινόν, τὸ μέλαν, τὸ καθές τοῦια. τῶν μὲν οὖν καὶ¹ 
ἐνὸς μόνου κατηγορουμένων διαφέρει τὰ γένη τῷ ταῦτα κατὰ πλειόνων 
αποδοθέντα κατηγοροιμένων διαφέρει τὰ γένη τῷ τοῦτα κατὰ πλειόνων 
Στὰ μὲν εῖθα καὶ κατὰ πλείνώνων κατηγορείται ἐλλὶ ὁ ἀρατερόντων τὰ εἶδαι 
ἀλλὰ τῷ ἀριθμιῷ ὁ γὰρ ἀνθρωπος εἶδος ῶν Σωκράτους καὶ Πλάτωνος 
κατγγορείται, οἱ οἱ τὴ είδει διαφέρουσην ἀλληλων αλλλ τῷ ἀριθμιῷ τὸ ἀδὲ 

ἄῦν γένος τὸ ἀνθρωπον καὶ θοὸς καὶ ἐππου κατγγορείται, οἱ οἱ τὸ ἐσδερουσι 
είδην τὸν σὰ νόθουδηνο καὶ θοὸς καὶ ἐππου κατγγορείται, οἱ οὸ τὸ ἐσδερουσι 
είδην τὸν σὰ νόθουδηνο καὶ θοὸς καὶ ἐππου κατγορούς τως οἱ ἀσσερουσι 
είδον γένος τὸ ἀνθρωπον καὶ θοὸς καὶ ἐππου κατγορούς τως οἱ διασέρουσι 
είδος νήνος τὸ ἀνθρωπον καὶ θοὸς καὶ ἐππου κατγορούς τως οἱ διασέρουσι 
είδος νήνος τὸ ἀνθρωπον καὶ θοὸς καὶ ἐππου κατγορούς.

πλήθος περιέχειν πῶν τὸ ὑφ' ἐαυτό,

<sup>1</sup> efte (utrobique) BCMa Boeth.: ή τε AL: ήτοι - ή Dav. 2 aute Tovrákou add. tou 3 µèv supra ser. m.º M C: om. ABLMa Dav. ύλον Μα 5 zal om. A'BL Boeth.: exhib. A3CMa Day, comment. 6 zatárovite ABLM: zataróusvos a: om. C: 7 poet Κέμροπος add. τὸ τένος κατάγοντες C: om. ABLMa Boeth. qui descenduni Boeth. 10 foother BCLMa Booth: paper A 11 ίσως μοει τούτων colleg. C 12. 13 ὑπ' αὐτό (utrobique) B (sed π m.): ὑπ' αὐτό pr. M zal (post donei) om. a 14 παρά om. BL1 (supra ser. L3) 15 λέγοντες erasum B (utrobique) exhibent BCLMa Amm. El.: om. A: xal tò obtoc xal tooto Dav. comm. 20 έσπ δέ-είδος om. Β (suppl. m.1 in mrg.) τὸ (ante ζοῦνν) supra scr. m. M λευπόν om. C: exhib. ABLMa Boeth. post zabileabat aild. to zabirtavat L; am. ABCMs El. Boeth. 23 μόνου om. Dav. ταῦτα ACLM: ταὐτά Β: om. Dav. Boeth. 24 anododevra zarnyopeistat BC et in rasura VIII litter. 1.7, lloeth. et (ut videtur) M1, nam ante narry, litura: narryopsisbat droboblere Dav.: nabryopsisbat a: leyenbat A et (ut videtar) L' aŭ om. A Boeth.: exhib. BCMa et in ras. L3 25 el om. a: add. ABCLM Boeth. 26 post άριθμῷ add. μόνον c. Flor. Bad. 192 Paris. 2051 Ewzpárous add. zará Ma et in mrg. L3: om. ABCL 27 άλλήλων om. ABLa: add. 28 and famou and Side collec. C

• •

καὶ τοῦ είδο: αλλήλουν αλλ' ούχι τοῦ αριθμοῦ μόνον. τοῦ δ' αι ίδιου δια- 10 φέρει τὸ γένος, ότι τὸ μέν ίδιον καθ' ένος μόνου είδους, οῦ ἐστιν ίδιον, χατηγορείται καὶ τῶν ὑπὸ τὸ είδος ἀτόμων, ὡς τὸ γελαστικὸν ἀνθρώπου ιώνου καὶ τῶν κατά μέρος ἀνθρώπων, τὸ δὲ γένος οὐν ένὸς είδους κατα-5 γορείται άλλά πλειόνων τε καί διαφερόντων, της δ' αὐ διαφοράς καί των 16 χοινή συμβεβηχότων διαφέρει το γένος, ότι εί και κατά πλειόνων και διαφερόντων τιβ είδει κατηγορούνται αί διαφοραί και τά κοινώς συμβεβηκότα, άλλ' ούχ έν τις τί έστι κατηγορούνται. έρωτησάντων γάρ ήμων έχεζνο дав' об матегорейтан табта, обы ду тоб ті дотну, фацеу, категорейтан, зо 10 άλλα μάλλον εν τοῦ ποιόν τι έστιν. Εν γάρ τοῦ έρωταν ποιόν τι έστιν ό άνθρωπός φαμεν δτι λογικόν, καὶ εν τώ ποιόν τι ό κόρας σαμέν δτι μέλαν, εστιν όὲ το μέν λογικόν διαφορά, το όὲ μέλον συμβεβοκός επ δταν δέ τί έστιν ανθρωπος έρωτηθώμεν, ζώον αποκοινόμεθα. Το δέ ανθρώπου γένος το ζώον, ώστε το μέν κατά πλειόνων λέγεσθαι το γένος 15 διαστέλλει αὐτὸ ἀπὸ τῶν χαθ' ἐνὸς μόνου τῶν ἀτόμων χατηγορουμένων. τὸ δὲ διαφερόντων τῷ εἴδει διαστέλλει ἀπὸ τῶν ὡς εἰδῶν κατηγορουμένων η ώς ίδίων, τό δέ έν το τί έστι κατηγορείσθαι γωρίζει από τον διαφορών ει καὶ τῶν κοινῷ συμβεβηχότων, ἃ οὐκ ἐν τῷ τί ἐστιν ἀλλ' ἐν τῷ ποῖόν τί έστιν ή πως έγον έστιν κατηγορείται έκαστον ών κατηγορείται, οὐδὲν άρα 20 περεττόν οὐδὲ ἐλλεῖπον περιέχει ή τοῦ γένους ρηθείσα ύπογραφή τῆς ἐννοίας.

Περί εζόους.

Τὸ δὰ είδος λέγεται μὲν καὶ ἐπὶ τῆς έκαίστου μορφῆς, καθὸ είρηται 😆

1 και τοῦ είδει post άλληλων transp. C obyl ABLMa El.: ob C 2 an Ecrev Grov post zatritogettai transp. M. 4 mévou om. M.: ex mévou (?) corr. A3 5 post διασεράντων add. το τίδει c. Paris, 2051, supra ser, M2A3; om. ceteri omnes el Boeth. (?) 6 ποινή A et (ut videtur) 1,1 cf. v. 18: 20176; BCL-Ma post πλειόνων add. τε A: om. BCLMa 8 κατηγορούνται BCL3M Dav.: κατηγορείται AL1a post κατηγορούνται add. άλλ' έν τιῦ όποιζο τι έστιν L-M-a Boeth : άλλά μάλλον έν τῷ ὁποιζον τι έστιν ἢ πῶς έγον έστιν C: om. ABL'M' γάο om. A (suppl. m. ) ήμων ABL! Boeth. et (ut videtur) M!: τινών CL'M'a nost fum add, ri tone A'CL'Ma: om. A'BL' Boeth. 9 zazzyopoűvpost rausa add, to revos dimarpiolicella, ras de diamopas nat ta muntefinates ούα άποκρινήμεθα C: τό γένος άποκρινούμεθα, τάς δὲ διαφιράς καὶ τά συμβ. εδα άποκρινούμεθά a: om. ABM Boeth. et hand dubic L1, nam το τένος άποχρινώμεθα (sic), τὰς δὶ διαφοράς και τά κοινώς συμβεβικότα ούκ έτι· ού γάρ έν τις τέ έστιν κατηγορούνται in rusura. XL fere litter. L3 оўя — кать торейтац от. А ouz BM Boeth, et (ut videtur) Li: où yáo CLªa panily om. CL3a: exhib. BM Boeth, et fort L1 BM L (?) a: xarnyopouven CL3 et supra ser. M2 9 ante xernyopeires (alterum) add. rou 10 - à malior iv roi in ran. υποκειμένου C: post πατηγορείται a: om. BML3 Boeth. VI fere litter, L3 ποϊόν] δποϊόν Ca (ubique) errev om. B: exhib. ACLMa 11 δ (ante ανθρωπος) οια. Μ δτι om: BCL, Boeth.: exhib. AL Ma èν τῷ om. Β: exhib. ACLMa Boeth. ante 6 zéezé add. écrev CMa: om. ABL ó (ante zépzi) om. CLM: exhib. ABu 12 6rt om. B : exhib: ACLMa Boeth. μίν am. C: exhib. ceteri 13 αποχρινούμεθα C 15 auto om. Boeth. 16. 17 post diagralles et ympices add. αὐτό C: post διαστάλλει A\*: om. A'BLMa Boeth. 19 narryopeitas post of forev (18) transp. El. 20 the devotes on. Boeth. 21 tit. exhib. libri omnes

t.

PURPHIRII ISAGUGE

πρώτον μέν είδος άξιον τυραννίδος. νέτεται δά είδος και το όπο το αποδοθέν τένος, καθό είώθαιαν λέτειν τον μέν ἄνθρωπον είδος τοῦ ζώου γένους όντος τοῦ ζώου, τὸ δὲ λευκόν τοῦ γρώματος είδος, τὸ δὲ τρίγωνον τοῦ σχήματος είδος, εί δὲ καὶ τὸ γένος 5 αποδιδόντες του είδους έμεμνήμεθα είπόντες το κατά πλειόνων καί διασορόντων τιῦ είδει ἐν τῷ τί ἐστι κατηγορούμενον, καὶ τὸ είδός φαμεν τὸ 🐽 ύπὸ τὸ ἀποδοθέν γένος, είδέναι γρη δτι, ἐπεὶ καὶ τὸ γένος τινός ἐστιν γένος καί τὸ είδος τινός έστιν είδος έκατερον έκατέρου, ανάγκη καὶ έν τοῖς άμφοτέρων λόγοις χεγρήσθαι άμφοτέροις, αποδιδόμουν οθν το είδος καὶ ούτως. 10 είδός έστι τὸ ταττόμενον ύπὸ τὸ γένος καὶ οῦ τὸ γένος | ἐν τοῦ τί ἐστι 2\* κατηγορείται. έτι δέ καὶ ούτως: είδός έστι το κατά πλειόνων καὶ διαφερόντων τω αριθμώ έν τω τι έστι κατηγορούμενον, αλλ' αύτη μέν ή απόδοσις τοῦ είδικωταίτου αν είξη καὶ ο έστι μόνον είδος, αι δὲ αλλαι είεν αν καὶ τῶν μὰ εἰδικωτάτων. σαφές δ' ἄν εἶη τὸ λεγόμενον τοῦτον τὸν τρόπου. 6 15 μαθ' έχαστην κατηγορίαν έστίν τινα γενικώτατα μαλ πάλιν άλλα είδιμώτατα καὶ μεταξύ τῶν γενικωτάτων καὶ τῶν εἰδικωτάτων άλλα, ἔστιν δὸ γενεκώτατον μέν, ύπερ δ ούκ αν είη άλλο έπαναβεβηκός γένος, είδικώτατον δέ, μεθ' δ ούχ αν είη άλλο ύποβεθηχός είδος, μεταξύ δὲ τοῦ γενικώτατου καί 10 τοῦ είδικωτάτου άλλα, α και τένη και είδη έστι τὰ αὐτά, πρὸς άλλο μέντοι 20 και άλλο λαμβανόμενα.

Γινέαθω δὲ ἐπὶ μιᾶς κατηγορίας σαφὲς τὸ λεγόμενον. ἡ οδαία ἄστι μεν καὶ αὐτη γένος, ὑπὸ δὲ ταύτην ἐστὶν σῶμα, καὶ ὑπὸ τὸ σῶμα ἐψὲν ἐν ζῶρο, ἀπὸ δὲ τὸ ζῶρο, ἀπὸ ἐπὶ τὸ ἀπὸ τὰ ἀπὸ τὰ ἀμαρικο ὑπὸ ἐπὶς ἀν ἀνθρωπον. Σωκράτης καὶ Πλάτων καὶ οἱ κατὰ μέρρος 28 ἀνθρωποι. ἀλλὰ τούτων ἡ μὲν οὐσία τὸ γενκάτατον καὶ δι μόνον γένος, ὁ δὲ ἀνθρωπος τὸ ἐδιὰνάτατον καὶ δι μόνον αἴδος, τὸ ὁὲ αῶμα εἰδος μὲν τῆς οὐσίας, γένος δὲ τοῦ ἐμψόχοι σώματος. ἀλλὰ καὶ τὸ ἔμψοχον σῶμα εἰδος μὲν τοῦ ἀμματος, γένος δὲ τοῦ ἀμθος τὰ παλιν δὲ τὸ ζῶρον εἴδος μὲν ποῦ ἐμψόγγοι σώματος τόνος δὲ τοῦ ἀνθρώπος. ὁ δὲ λόγιμος ζῶρον 30 εἰδος μὲν τοῦ ἀμψος, τόνος δὲ τοῦ ἀνθρώπος, ὁ δὲ λόγιμος ζῶρον τοῦ ἐμψόγρος ἀμφος τὸ δὲ λόγιμος ζῶρον τοῦ ἐμψόγρος ἀμφος καὶ ἀμφος ἀνθρώπος αἴδος μὲν τοῦ διγικοῦ ζώρος, οὐκείτ ὁὲ καὶ γένος τὸν κατὰ μέρος ἀνθρώπων, ἀλλὰ μένον εἴδος τοῦ καὶ πᾶν τὸ πρὸ τῶν ἀπόμων προσεχῶς κατηγοροώμενου εἴδος

<sup>1</sup> πρώτον μέν είδος) Eurip. Asolus 15,2 (Nauck Tragicorum Graec. fragm. p. 292) Priami Boeth. (?) 2 hererat de elboc] -at de elb- in ras. La zafto] -o in ras. La 6 cleat | -el in ras. L2 7 not om. B: enhib. ACLMa Boeth. aut (post dvaran) om. Brand.: exhib. libri omnes 9 zal om. C 13 (dixwrátou semper A1 past sidos add. obzém ôž azl révos a: om. ABCLM Boeth. 16 post álka adri. á zal yévy zol allin hayaras na abra AC et in mrg. L'M': & yavn uat allin hay, na abra a: om. BL'M' Int & ABLMa Boeth.: καὶ Ιστι C 17 post άλλο add. τι C: om. ABLMa Booth. Boeth. έπαναβεναβιβηπός Β 16 dλλο -- μεταξώ & τού om. B (suppl. m.º in mrg.) 19 rou om. BLa: exhib. ACM άλλα, d'om, Boeth. dord om. M 21 riverson ALM 22 ante σώμα (prius) add. τὸ Brànd. 22, 23 Ιμψυγον σώμα Ki.: 7svtobes BCa Amm. 27 dlld om. Boeth. CMa Boeth.: τό σώμα δμψυχον Β: έστιν δμφυχον σώμα AL 8t (post πελιν) om. Ca: exhib. ABLM Boeth. 28 πάλιν om. Boeth. 33 თითაუნც uathyopougyou] resouves Dav.; quod proximum est Boeth.

45

αν είη μόνου, οδικέτι δέ παλ γένος. ώσπερ οδυ ή οδισία ανωτάτω οδισα τώ 2μιχόδο είναι πρό αὐτῆς γένος εῆν τὸ γενικώτατου, οῦτως καὶ ὁ ἄνθρωπος 🕿 είδος ών, μεθ' δ ούχ έστιν είδος οὐδέ τι τών τέμνεσθαι δυναμένων είς είδη. άλλα των ατόμων (άτομον γάρ Σωκράτης και Πλάτων και τουτί το λευκόν) ο πορορ αρ είμ είσος και το εσλατορ είσος και το εφαίτες το είσικτριατορ. τά δὲ μέσα τῶν μὲν πρὸ αὐτῶν εἴη ἄν εἴδη, τῶν δὲ μετ' αὐτά γένη. ώστε ταύτα μέν έχει δύο σχέσεις, τήν τε πρός τὰ πρό αύτών, καθ' ήν είδη αὐτών είναι λέγεται, τήν τε πρὸς τὰ μετ' αὐτά, καθ' ήν γένη αὐτών είναι λέγεται· τὰ οὲ ἄκρα μίαν έχει σχέσιν· τό τε γάρ γενιχώτατνν τήν 10 μεν ώς πρός τα ύφ' έσυτο έχει σχέσιν, γένος δν πάντων το άνωτάτω, 😆 την δὲ ώς πρὸς τὰ πρὸ ἐαυτοῦ οὐκέτι ἔγει, ανωτάτω ον καὶ ώς πρώτη άργη καί, ώς έφαμεν, ύπερ δ ούκ αν είη άλλο έπαναβεβεκός γένος καί τὸ είδικώτατον δὲ μίαν έχει σχέσιν τὴν μὲν ώς πρὸς τὰ πρὸ αὐτοῦ, ὧν έστιν είδος, τὴν δὲ ώς πρός τὰ μετ' αὐτό οὐκ ἀλλοίαν ἔγει, ἀλλὰ καί τῶν 🐠 15 ατόμων είδος λέγεται. αλλ' είδος μέν λέγεται των ατόμων ώς περιέγου αὐτά, είδος δὲ πάλιν τῶν ποὸ αὐτοῦ ὡς περιεγόμενον ὑπ' αὐτῶν.

'Αφορίζονται τοίνου τό μέν γενικώτατον οδτας, δ γένος δν ούχ έστιν είδος, καὶ πάλιν, ύπερ δ ούχ άν είτη άλλο έπανεβεβηνός γένος: τό δὲ εί εικότατον, δ είδος δν ούκ έστιν γένος καὶ δ είδος δν ούκ έστιν γένος καὶ δ είδος δν ούχ όν ΒιλλοίμεΙα κε 20 ἔτι είς είδη καὶ δ κατά πλιεύνων καὶ διαφερόντων τῷ ἀριθμῷ ἐν τῷ τὶ ἐστι κατηγορίται. τὰ δὲ μέσα τῶν ἄπρων ὑπάλληλά τε καλοῦσι γένη καὶ είδη, καὶ ἔκαστον αὐτῶν είδος είναι καὶ γένος τίθενται, πρὸς ἄλλο μένται καὶ ἄλλο λαμβανόβμενον. τὰ δὴ πρὸ τῶν είδικαντάτων ἀχης εν

<sup>3,</sup> ante «Boc alterum add. ¿No a: em. ABCLM: l άνωτάτω BCLMa: άνωτάτη A ulia inferior species Boeth., unde allo fort. recipiendum est eig elon] die elon L: om. Boeth. (?) 4 post rap add. Mytrut Ba: om. ACLM Boeth. Emageine zal Ιλάτων ABLMa Boeth, comprobant Amm. et Dav. comment .: Σωπράτης ποι Άλπιβιαδης C: Σωκράτης και Πλάτων και Άλκιβιάδης L3 και τουτί το λευκόν om. Boeth. à zai (ante és) om-M 6 είδη ἀν είη colloc. C 6 et 8 μετ' αὐτά Α'CL'Ma Boeth.: μετά ταύτα A'BL 7 ταθτα ACLMs Boeth.: αὐτά Β 10 ὑπ' αὐτό C Day, comm. τώ άνωτότω Β: τὸ άνώτατον ACLa: τὸ άνωτατωι Μ 11 έφυτοῦ A'CM: αὐτοῦ A'Bla Day. άνωτάτω ABL M: ανώτατον CL a ώς (ante πρώτη) om, BCI a Boeth : exhibent AM ή πρώτη C 12 γένος έπαναβεβημός colloc. a 13 το δε είδικώτατον μίαν μέν om. AC Bosth.: exhibent BLMa Ever and goto greggy a άλλοίαν om. Boeth. 15 λέγεται (ante τῶν ἀτόμων) om. BCM Boeth.: exhibent ALa post Eyec add. oyéoce a 16 πάλιν om. M Boeth, exhib. ABCLa 17 post γενικώτατον add. γένος Ca Amm.: om. oftwe om. BL1: exhib. ACL2Ma Amm. Boeth. ABLM Booth. 18 αλλο om. BL 'M: exbib. ACL3 Boetb. 18. 19 post elèrametero add. elère corme a: om. ABCLM Boeth. 19. 20 obn de biedolueba Eri elç elen zal AL: numquam dividitur in species et Boeth.: obn av ele eibn bieboluella eri de nal BM: obn av bieboinella ele eldy Eri de nai obrue C et obrue a Ozginio 20. 21 δ-ματηγορείται ABLMs Boeth : τό-ματηγορούμενον C 21. 22 είδη καί τένη colloc, a; post τένη inscrendum est καὶ τένη (cf. p. 6,1) quod Amus. El. Boeth, legisse videntur, ὑπάλληλα είδη repudientes; David autem hacc prachet: τὸ ζψον γάρ καὶ τὸ ἔμψυγον υπαλληλα γένη καλούσιν, έτι δέ και υπαλληλα είδη, παθό μέσα όντα δύναται και γένη είναι παὶ είδη post είδη add. τὰ αὐτά C: om. ABLMa Boelh. 23 λαμβανόμενον BL'Ma: λαμβανόμενα BCL2 6h scripsi sec. El.: & ΛLM Joeth. Dav.: τάρ BCa

The state of the state of

The second secon

ό Αγαμέμνων Ατρείδης και Πιελοπίδης και Τανταλίδης παι το τελευταίου Διός, άλλ' ἐπὶ μέν τῶν γενεαλογιῶν εἰς ἔνα ἀνάγουσε, φέρε εἰπεῖν τὸν Δία, την άρχην ώς ἐπὶ τὸ πλείστον, ἐπὶ δὲ τῶν γενῶν καὶ τῶν εἰδῶν οὐγ τ το ορταις άγει. οι γαρ έστι κοικόν βι γένος παίντων το ον οιόδε παίντα όπογενή καθ' Εν τὸ άνωτάτω γένος, ως φησιν ό 'Αριστοτέλης, άλλά κείσθω, ώσπερ ἐν ταῖς Κατηγορίαις, τὰ πρώτα δέκα γένη οἱον ἀργαὶ δέκα πρώται. κάν δή πάντα τις όντα καλή, όμωνύμως, φησί, καλέσει, άλλ' οὐ συνωνόμως. εί μέν γάρ εν ήν ποινόν πάντων γένος το όν, συνωνόμως αν πάντα κα 10 όντα εγείετο. βενα βς όντων των πρώτων ή ποινωνία πατά τούνουα πόνον. οὐκέτε μήν καὶ κατά τὸν λόγον τὸν κατά τοῦνομα. ὀέκα μὲν οὖν τὰ γενικώτατα, τὰ δὲ είδικώτατα ἐν ἀριθμῷ μέν τινι, κὸ μὴν ἀπείρφ τὰ δὲ άτομα, άπερ έστι τὰ μετά τὰ είδικώτατα, άπειρα. διὸ άγρι τῶν είδι- 15 κωτάτων άπὸ τῶν γενικωτάτων κατιόντας παρεκελεύετο ὁ Πλάτων παύε-15 αθαι, πατιέναι δὲ διὰ τῶν διὰ μέσου διαιρούντας ταῖς εἰδοποιοῖς διαφοραῖς. τά δὲ ἄπειρά φησιν ἐἄν, μὴ γάρ ἄν γενέσθαι τούτων ἐπιστήμην. πατιόντων μέν οὖν είς τὰ εἰδιχώτατα ἀνάγχη διαιροῦντας διὰ πλήθους ἰέναι, άνιόντων δὲ εἰς τὰ γενικώτατα ἀνάτηπ συναισειν τὸ πλήθος εἰς ἔν· συνα- 20 γωγόν γάρ των πολλών είς μίαν φύσιν το είδος και έτι μάλλον το γένος, 20 τὰ δὲ κατὰ μέρος καὶ καθ' ἔκαστα τοδναντίον εἰς πληθος ἀκὶ διαιρεί τὸ εν· τη μέν γάρ του είδους μετουσία οί πολλοί ανθρωποι είς, τοις δέ κατά μέρος ό είς καὶ κοινός πλείους· διαιρεπκόν μέν γάρ del τό καθ' Εκαστον, 🛎

'Αποδεδομένου δὲ τοῦ γένους καὶ τοῦ είδους τί ἐστιν έκατερον αὐτών,

συλληπτικόν δέ και ένοποιόν το κοινόν.

<sup>1</sup> του τεντεωτέτου ALMs Boeth. El. Dav. των τεντεωτέτων BC tt om. C Dav. ໜ້າ nal ὑπαλληλα τίνη ΔΒCLM Booth. El. Dav.: είδη ὑπαλληλα ε 2 6 erasum L llexa-4 post yevev rasura 12 litter. L τών (anie είδων) om. a ռնեղ գ L 5 Ev om. a: add. ABCLM Boeth. άπάντων C 5. 6 δμονογενή Β 6 dvára-TOV C ώς φησιν δ Άριστ.] Metoph. II, 3 p. 998 522 6 om. a 7 bina post 8 anie όντα add. ώ; Μ: om. ABCLMa Boeth. yéve transp. M zaki] zaφησί. - συνωνύμως οπ. Β (suppl. mrg.\*) άλλ' om. A: exhib. BCLMa Boeth. 9 by om. A: by my not- in ras. IV litt. L2 κοινόν] παλόν Β zorvôv transp. a yavos navrouv collec. CMa 10 την χοινωνίαν Β 10. 11 zero5vous utrobique A: priore loge L: altere B 11 ούπέτι] ού α 12 post rave add. forav M: ciony a: om. ABCL El. μήν CLMA Εί.: μήν δ' Α: μήν δι' Β: απ μήν γ' ? LMa: Av BC: dort A El. άγρι ABCL El. Dav.: μέγρι Ma 14 χατιόντας ACLMa: zqτιόντα B Boeth. El. παρεχελεύετο ABLMa Day : παραχελεύεται B Boeth. δ om. C δ Πλάτων] cf. Phileb. p. 16 C, Polit. p. 262 A.B.C, Sophist. p. 266 A.B 15 diziρούντας ACLMa El. Dav.: διαιρούντα B Boeth. 16 μη ACLM Dav.: μηδέ Ba post dv add. nore C: em. ABLMa Boeth. 16 et 18 aux: évroy - évidyroy ABCLM El. 18 συναιρείν] διαιρείν Dav. (?) Dav.: πατιόντας -- άνιόντας a Amm. zic iv om. Bl. 20 zaš' žzasta ABCLa: zaš' žzastov M Dav. Dav. Boeth. (?) διαιρείται B 21 κατά γάρ το είδος οι πολλοί ανθρωποι είς είσιν, κατά δε τα άτομα ο είς πλειόνες είπιν 22 post pápos add. zal zaš' čzasta a: om. ABCLM Boeth. átl om. a 24 de ABLMa Amm. Dav. Boeth.: τοίνον C έστιν έχάτερον αὐτῶν om. B έστιν om. CL: exhib. Alla 20tov om, CM Boeth, exhib. ALa.

καὶ τοῦ μὲν γένους ένδς ὄντος τῶν δὲ είδῶν πλειόνων (ἀεὶ γαρ εἰς πλείω 26 είδη ή τομή του γένους) το μέν γένος απί του πίδους ματηγορείται καί παντα τὰ ἐπανω τῶν ὑποκάτω, τὸ δὲ είδος οὖτε τοῦ προσιγοῦς αὐτοῦ γένους ούτα των έπανω. οὐοὲ γὰρ ἀντιστρέφει. δεί γὰρ ἢ τὰ ἴσα των ἴσων 🐲 5 κατηγορείσθαι ώς τὸ χρεμετιστικόν τοῦ ἵππου ή τὰ μείζω τῶν ἐλαττόνων ώς τὸ ζώον του ανθρώπου, τὰ ἐἐ ἐλάπτω τῶν μειζόνων οὐκέπι· οὐκέπι γάρ το ζώον είποις αν είναι ανθρωπον, ώσπερ τον ανθρωπον είποις αν είναι ζώον, μαθ' ών δ' άν τὸ είδος ματηγοήται, ματ' έμείνων ἐξ ανάγμης καὶ 🛎 τὸ τοῦ εἴδους γένος κατηγορηθήσεται καὶ τὸ τοῦ γένους γένος ἄγρι τοῦ 10 γενικωτάτους εξ γάρ άληθές το τον Σωκράτην είπειν ανθρωπον, τον δέ ανθρωπον ζώου, το δε ζώου ούσίαν αλκθές και του Σωκοάτην ζώου είπειν καὶ οὐσίαν, ἀεὶ οὖν τῶν ἐπαίνω κατηγορουμένων τῶν ὑποκάτω τὸ μὲν εἰδος τοῦ ἀτόμου κατηγορηθήσεται, τὸ ὸὲ γένος καὶ κατά τοῦ εἶδους καὶ κατά 🐽 τού ατόμου, τὸ ὸὲ τενιχώτατον καὶ κατά τοῦ τένους ἢ τῶν τενῶν, εἰ πλείω ις είνη τὰ μέσα καὶ ὑπάλληλα, καὶ κατὰ τοῦ είδους καὶ κατὰ τοῦ ἀτόμου. λέγεται γάρ τὸ μὲν γενιχώτατον χατά πάντων τῶν ὑφ' έαυτὸ γενῶν τε καὶ είδων και ατόμων, τὸ όὲ γένος τὸ πρὸ τοῦ είδικωτάτου κατά παντων τῶν είδικωτάτων καὶ τῶν ἀτόμων, τὸ δὲ μόνον είδος κατὰ πάντων τῶν 45 ατόμων, τὸ δὲ ἄτομον ἐφ' ένὸ; μόνου τῶν κατὰ μέρος. ἄτομον δὲ λέγε-20 ται ό Σωχράτες μαὶ τουτὶ τὸ λευκόν μαὶ ούτοσι ό προσιών Σωφρονίσκου υίος, εί μόνος αὐτώ είν Σωκράτης υίος, άτομα οὐν λέγεται τὰ τοιαῦτα. ότι εξ ίδιοτήτων συνέστημεν | έμαστον, ών τὸ άθροισμα ούκ αν έπ' 3άλλου ποτέ το αυτό γένοιτο· αι γάρ Σωκράτους ίδιότητες ούκ αν έπ' άλλου πινός τών κατά μέρος γένοιντο αν αί αύταί, αί μέντοι τοῦ αν-25 θρώπου, λέγω όλ τοῦ ποινοῦ, ἰδιότητες γένοιντ' αν αί αὐταί ἐπὶ πλειόνων, μάλλον δὲ ἐπὶ πάντων τῶν κατὰ μέρος ἀνθρώπων, καθὸ ἄνθρω. ϶ που περιέγεται ούν το μέν άτομον ύπο του είδους, το οὲ είδος ύπο του

post μέν add. γάρ M: om. ABCLMa lloeth. 2 post eien add. biaipeirai L3 ante cisous ras. V fere litt. L З прочидые в 4 obte BCLMs. oùbi A sτρέσει add. τὰ είδη L: om. ABCMa Boeth. 4. 5 bit yap - zarriyoptiallas ABLMa 4 7 om. M Boeth. Boeth .: atl bi - zarnyopalrat C 5 το οια. AL: add. elnot M1 8 6' åv libri: yàp Ausen. 7 to om. M pijtai ABCM'a: zatijiopeitai A'LM' Amm. S. 9 de diverger post revo; transp. a 9 το (ante του τένους) iter. Μ 10 είπειν post ανθρωπον transp. CM 12 ouv codd. post elber add, zara Ma: om. ABCL 14 zai iter. B 15 post άτόμου add. κατηγορηθήπεται C: om. ABLMa Hoeth. 19 post άτόμων add. οίον άνθρωπος C: om. (aute dτόμων) om. ACa: exhib. BLM ABLMa Boeth. post μέρος add. άτόμων C: om. ABLMa Boeth. 20 ante Eu-21 udvoc CL3 Ma Bueth.: μόνω AB Dav. et epovious add. b B: om. ACLMa post άλλου suv codd. Boeth.: 84 a 22 45 om, C (suppl. m.5) fort. L1 post yéroste add. των κατά add. rives ACM: om. BLa Boeth. 23 το oin. B μέρος AC; am. BLMa Boeth. 23. 24 4π' άλλου γένοιντο τῶν ματὰ μέρος (τινός οπ.) 24 de al aural om. M Boeth.: exhib. ABCLa Amm. comm. 27 aute oùv add. piv B: om. 25. 26 gi goral post Beidvar transpos. M ACLM<sub>4</sub>

γάνους. όλον γάρ τι τὸ γάνος, τὸ δὲ ἄτομον μάρος, τὸ δὲ εἴδος καὶ όλου δε τὰ μάρος, ἀλλὰ μάρος μὲν άλλου, όλον δὲ οὐκ άλλου άλλ' ἐν άλλοις. ἐν γάρ τοῖς μάρασι τὸ όλου.

Περί μεν οδν γένους και είδους και τι το γενικώτατον και τι το είδι το 5 κώτατον και τίνα και γένη τε αύτα και είδη τίνα τε τα άτομα και ποσαχώς το γένος και το είδος, είρηται.

## Περί διαφοράς.

Διαφορά δὲ κοινῶς τε καὶ ἰδίως καὶ ἴδιωίτατα λεγέσθω. κοινῶς μὰν τρὰ διαφέρειν ἔτερον ἱτέρου λέμεται τὸ ἐπερότητι διαλλάττον όπωσοῦν ἢ 10 πρὸς αὐτό ἢ πρὸς αὐτό λο διαφέρει γὰρ Σωκράτης Ιδιαλλώτον όπωσοῦν ἢ 10 πρὸς αὐτό ἢ πρὸς αὐτό. διαφέρει γὰρ Σωκράτης Ιδιαίτωνος τῷ ἐπερότητι καὶ αὐτός γε ἐπεινοῦ παιδός τε ἀντος καὶ ἀνδρωθέντος καὶ ἐνεροιντός τι καὶ αὐτός γε ἐπεινοῦ κάτρου, δταν ἀχωρίστος ουμβεβηκότι τὸ ἔτερου τοῦ ἀτέρου διαφέρει ἀχώριστον δὲ συμβεβηκός τὸν ἢλαιμότη, ἢ γρωτότης ἢ 10 καὶ ολλή ἐκ τραύματος ἐνσκρωθεῖσα. ἰδιαίτατα δὲ δὶ ἐπερότειν ἄτερον τέρου ων λέγεται, ὅταν αἰδοποιφ διαφρορὰ διαλλάττη, ώπες ἀὐθρωπος ἴπονο μὸν-πόσα ποιότητι. καθόλου μὲν οὐν-πόσα ποιότητι. καθόλου μὲν οὐν-πόσα ἀλλοῖνο περοίον ποιά τος ἀλλοῖνο καὶ ἐδὶ ἀλλοῖνο ποιούσιν, αὶ δὲ ἀλλο. αὶ μὲν οὐν ποιούσαι αλλο εἰδοποιοί κάληγεται, αὶ δὲ ἀλλοῖνο ποιούσιν, τοὶ δὲ ἀλλο. αὶ μὲν ον ποιούσαι αλλο εἰδοποιοί κάληγεται, αὶ δὲ ἀλλοῖνο πόλις διαφοραδιούσα ἡ τοῦ λε-

<sup>1</sup> τὸ ἐὲ ἄτομον BCLMa Boeth.: καὶ τὸ μέν ἄτομον Α zal to elloc où Day. (ante allow) om. M' (suppl. in mrg. m.?) 2. 3 by rdp rois ACMs: by rois rdp BL Day. 5 zel (ante yevr,) om. CMa Boeth.: enbib. ABL τά αὐτά] τὰ τοιούτα α yevn ani eidn rá górá colloc. M τίνα τε] καὶ τίνα Ο τά (ante άτομα) om. a 6 ante είρηται add. λέγεται C Boeth.: om. ABLMa 7 tit. Hapl Beamopa's om. C: exhib. 8 aute biapopd add, 'H a 9 διαλλάττον ABCLa: διαφέρον M 11 αὐτός γε BL: αὐτὸς ACMa Bueth. 10 σύτὸ Β καὶ ἀνδρωθέντος οπ. Β: exhib. ACLMa Boeth. Day. ένεργούντος ή απί παυσαμένου Dav. 12 zal ásí post έτερότησιν add. θεωρείται α: 72 supra lit. M? INTO ALMA: IYEE BC om, codd, Boeth. 13 kéveros post érépou colloc. a άγωρίστω ΑСΙΜα: άγωρί-13. 14 του έτέρου διαφέρη το Ετερον colloc. C 14 olov om, ABL; exhib. γλαυμότης ή τρυπότης BLa: ή γλαυκότης καὶ ή τρυπότης Α: γρυπότης CMa Boeth. γλαυκότης (sic colloc.) CM Boeth. 14. 15 \$ 201 ookh BL: 201 ookh A: \$ ookh Ca: 15 ένσχιρωθεῖοθα Α'CL'M: ἐνσχιρρωθεῖσα Α\*BL\*α 16 διαλλάττη ΑCa: διαλάττη LM: παραλλάξη Β Day .: distiterit Boeth. ante άνθρωπος add. δ C: om. ABLMa 16 stepolov most post tivi transp. Ma. MA ovimovaytoog: 18. 19 at-noioūsiv) safacit Boeth., unde conicias h pay-noul 18 post µiv add. ouv C: om. ABLMa Boeth. post zowec add. Tt L'a: om. ABCL'M 19. 20 al bà ibiairara-notorou om. s. 51 BCLM Dav.: 1 52 A Booth. (fort. recte) 20 τῶν τὰρ διαφορῶν—ἄλλο οπρ. Μ. (suppl. in mrg. m.") 20 al μέν οθν ACMa: καὶ αί μέν BI,: al μέν Boeth. ποιούσαι post άλλο . transp. M 21 διαφορά post προσελβούσα transp. C: post λογιανό a

γικοῦ ἀλλο ἐτοίησιο, ἡ ἐὰ τοῦ αινεῖσθαι ἀλλοῖου μόνου» παρὰ τὸ ἤρε 3° μοῦν ἐτοίησιο, ώστα ἡ μὲν ἀλλο, ἡ ἐὰ ἀλλοῖον μόνου ἐποίησιο, αυτὰ μὲν οὐν τὰς ἀλλο πουότας ἀσαρὰς α' Τε ἀσισμότεις γύνονται τὰν γενῶν εἰς τὰ <sup>30</sup> εἴδη, οἴ το δροι ἀποδίδονται ἐκ γένους δυτες καὶ τῶν τοιούτων διαφορῶν, 5 κατὰ ἐλ τὰς μόνου ἀλλοῖον ποιούσιας αὶ ἐτερότητες μόνου συνίστανται καὶ σὰ τοῦ τῶν ἔχνοντος ικταθλοίο.

\*Ανωθεν οὖν παλτι αρχομένο ρητέον τῶν διαφορῶν τὰς μὲν χωριστὰς είναι, τάς όὲ άχωρίστους το μέν γάο χινείσθαι καὶ το ήρεμείν καὶ το Δ ύγιαίνειν καὶ τὸ νοσεῖν καὶ όσα τούτοι; παραπλήσια χωριστά έστιν, τὸ δὲ 10 τρυπών είναι ή σιμών ή λογικών ή άλογον άγωριστα, των δέ άγωρίστων αί μέν ύπαργουσι καθ' αύτας, αί δέ κατά συμβεθτικός. τό μέν γάο λογικόν καθ' αύτό ύπαργει τιβ ανθοώπιο και το θνητόν και το έπιστήμης είναι δεκτικόν, τὸ δὲ γρυπὸν ἢ σιμὸν είναι κατὰ συμβεβηκὸ; καὶ οὐ καθ' 40 αύτό. αί μὲν οὖν καθ' αὐτὰς προσοῦσαι ἐν τῷ τῆς οὐσίας λαμβάνονται 15 λότω καὶ ποιούσιν άλλο, αί δὲ κατά συμβεβηχός ούτε ἐν τῷ τῆς οὐσίας λόγου λαμβανονται ούτε ποιούσιν άλλο άλλοιον, και αί μέν και! αύτας ούα επιδεχονται το μάλλον και το ήττον, αι δε κατά συμβεβηκός, μάν αγώριστοι ώσιν, επίτασιν λαμβαίνουσι μαὶ άνεσιν· ούτε γάρ τὸ γένος 😂 μάλλον καὶ ήττον κατηγορείται οῦ αν ή γένος οῦτε αί τοῦ γένους διαφοραί, 50 καβ, ας διαινείται, αρται πέρ λαο είσιλ αι τον επαστου γρλολ αρπυγκουρασι" νόναμόχεδπά νισατίπά απου νισανά απός όπως όπως να να ηττάχε ενίε έδ ότ έστιν, | τὸ δὲ τρυπόν ἢ σιμόν είναι ἢ κεγρώσθαί πως καὶ έπιτείνεται καὶ 30 άνίεται.

Τριών οὖν είδῶν τῆς διαφορᾶς θεωρουμένων καὶ τῶν μέν οὐσῶν χω-25 ριστῶν τῶν δὲ ἀχωρίστων καὶ παλιν τῶν ἀχωρίστων τῶν μέν οὐσῶν καθ'

<sup>1</sup> post énoinces add. Çeos L.: om. ABCMa Boeth. post έποίησεν add, και είδος του ζώου enotypay BCLM2 Boethii lemma: om. AM'a: neque vero Ammonium neque Davidem ac ne Boethium quidem illa legisse ex commentariis corum apparere mihi videtur S biagopa; om. C Dav. Buetli. γίνονται post γενών transpes. BLa 4 ante ver add. da Dav. 5 μόνον άλλοϊον ποιούσας BL\*Ma Boeth, quod tuentur commendatores: μόνον άλλοιούσας L': άλλοιούσας (μόνον οιπ.) Α: άλλοῖον μάτον ποιούσας C al am. AL: exhib. BCMa. έτερότητες — συνίστανται) alteratio — confistit Booth. μόνον (alterum) ABLMa: μόναι (anto erendreres transpos.) C 6 al om. L: exbib. ABCMa Eyoyte: M 7 ndliv άρχομένοις Amm. ympiora; post elvat transp. CM 8. 9 zal ro vouly and to brighter collec. a 9 darily] cialy B 10 γοπτον C η γοτισόν Alia Boeth.: \$ 7\auxòv L: \$ 7\auxòv \$ \langle \text{Auxòv } HC 11 xab' abras codd.: zab' 12 ante ὑπάργει add. zet a: om. codd. Boeth. 13 τουπόν είναι ή σιμόν 14. 15 λόγφ λαμβάνονται colloc. α colloc. Ma 14 ααθ' αύτάς scripsi: ααθ' αύτό libri 15 post συμβεβηχός rasura λLV fere litter. L 16 hores post hour freezest. λαμβάνονται BCLa: περαλαμβάνονται AM: λέτονται Dav. Doeth. (fort. recte) CM 16. 17 zaß' abrac Dav.: 208' abre libri 16 λαμβάνουσι post ανεσιν transp. Ma T ACL Dav .: ein BMs 19 agl httov ADCLa Day .: h httov M Boeth. διαιρείται add. καί M: our. ABCLs Boeth. post designitum add. to yever ale to slon C: om ABLMa Boeth. 21 obre entrany obre aveny colloc. M 22 givat post τρυπόν transp. Μ

αύτας των δε κατά συμβεβηκός, πάλιν των καθ' αύτας διαφορών αι μέν 30 sion xall' ar dianopomella ta yenn ele ta elon, al de nab' ar ta dianos- e θέντα είδοποιείται, οΐον των καθ' αύτας διαφορών πασών των τοιούτων τοῦ ζώρο οὐσῶν ἐμψύγου καὶ αἰπθητικοῦ, λογικοῦ καὶ ἀλόγου, θνητοῦ καὶ 5 άθανάτου, ή μέν τοῦ ἐμφύγου καὶ αἰσθητικοῦ διαφορά συστατική ἐστι τῆς του ζώου ουσίας, έστι γάρ το ζώον ουσία έμψυγος αισθητική, ή όλ του ισ θυχτού καὶ άθανάτου διαφορά καὶ ή τοῦ λογικοῦ τε καὶ άλόγου διαιρετικαί είσι του ζώου διαφοραί· δι' αὐτῶν γάρ τὰ γένη είς τὰ εἴὸς διαιρούμεθα. άλλ' αύται γε αι διαιρετικαί διαφοραί των γενών συμπληρωτικαί γίνονται 10 και συστατικαί των αβόων: τέμνεται γάρ το ζώον τη τε του λογικού καί τζ τού άλόγου διαφορά και πάλιν τζ τε τού θνητού και τοῦ άθανάτου ι διαφορά. άλλ' αί μέν τοῦ θνητοῦ καί τοῦ λογικοῦ διαφοραί συσταπικαί γίνονται τού ανθοώπου, αί δὲ τού λογικού καὶ τοῦ άθανάτου τοῦ θεοῦ, αί όὲ τοῦ ἀλόγου καὶ τοῦ θνητοῦ τῶν ἀλόγων ζώων, οῦτω δὲ καὶ τῆς ἀνω-15 τάτω οδαία; διαιρεπικών οδαών τῆς τε έμφύγου και άφύγου διαφορά; καί της αλοθητικής και άναισθήτου ή μέν εμφυχο; και αλοθητική συλληφθείσαι ευ τη κουσία απετέλεσαν το ζώκν, ή δε εμφυγός και αναίσθητος απετέλεσαν το φυτών, έπει ούν αι αύται πώς μέν ληφθείσαι γίνονται συστατικαί, πώς δέ διαιρετικαί, είζοποιοί πάσαι κέκληνται, καί τούτων γε μάλιστα γρεία εξι υιι τε τὰς διαιρέσεις τῶν γενῶν καὶ εἰς τοὺς δρισμούς, ἀλλ' οὺ τῶν κατά συμβεβικός άγωρίστων οὐδ' ἔτι μάλλον τῶν γωριστῶν.

"Ας όδι καὶ δοιζόμενοί φασιν: διαφορά έστιν ή περισσεύει το είδος τοῦ

<sup>2</sup> διατρούμεθα ABCL: διατρούμεν Ma 3 cidenmonafran B 248' αύτάς codd.: 248' 4 έμψύγου καὶ αιθήτετου ABCLM: έμψύγου τε καὶ αιθήτετου α: unimuti et inanimuti, sensibilis et incensibilis Bouth. 4. 5 λογικού και άλόγου, θνητού και άθανάτου ΑΒ Βοριβ.: λογικού τε και άλόγου, δυητού τε και άθανάτου α: και λογικού και άλόγου και θνητού και άθανάτου C: και θνητού και άθανάτου (λογ. και άλόγ. οιυ.) L: και θνητού και άθανέτου και λογικού και άλόγου Μ 5 ai - Siggopal Day. post mèv add oùv B: om, ACLMa Dav. Boeth. συστατική έστι ABCLa Boeth : ὑποστατική έστι Μ: ὑπο-7 tt om. B fort. recte: exhib. ACLMa 9 уе оп. а granuaí ridio Day. 10 ante régueras VII litter, eras. C post τέμνεται add. μέν Μ: οω. ABCLila Boeth. τε (ante του λογικού) om. A: exhib. BCLMa 11 τg (ante του άλόγου) om. Ha: exhib. τη τε τού θνητού ΑСЬΜα: τη τού θνητού Β του άδαν. CMa: átlav. ABL: an 1% 100 dbav.? 12 του λογικού και του θνητού collec., Ma Boeth. 13 του (ante diawircu) om a (ante loyezo5) om. C: exbf6. ABLMa 14 τοῦ άλότου καὶ τοῦ θνετού Booth, et (ut videtur) L'M': drythou Ca et in lit. L'M' ABCL Boeth .: του θνητού και άλόγου (alt. του σια.) colloc. Ma agl (ante τῆς) om. 15 διαιρετικών οδοών AL1: διαιρετικής οδοή; BCL3M Boeth. M (muppl. m.") post giobyrtan; add. re AM'a: 16 alallatiane - fadoyee mutilata suppl. m. M ante dvarabhrou add. της C: om. ABLlia pàv om. CL: exhib. ABMa post ξαψυγος add. τε A: om. BCLMa ոսի հղգնենցու CM Booth.: ստի հղգնենցա ABL: 17 άπιτέλεσον BCLMa Boeth.: άπετέλεσεν Δ 17. 19 1 50 Eppuyosmpanin püellege B 17 ánitáletan BCMa: ánitáletan L et ilerat A 18 μένο σ. C τό φυτόν om. Boeth. ante alterum nu; aid. zul B: om. ACLMa Boeth. 19 act om. a 19. 20 ye et ra om. 22. p. 11,1 tô 76vos 20 sic om. Cal Boeth .: exhib. ABLs 22 8ի] ներ του είδους Dav. in lemmat., sed in comment. recte το είδος του γένους legitur

77

Όριζονται ἐὰ αὐτὴν καὶ οὐτως: διαφορά ἐστι τὸ κατὰ πλαίνων καὶ οδιαφερότεων τῷ εἰδει ἐν τῷ ποἴόν τὶ ἐστι κατηγορώμενον τὸ τὰρ λογικὸν καὶ τὸ ὑνιγιὸν τοῦ ἀνὑμόπου κατηγορώμενον ἐν τῷ ποῖόν τὰ ἐστιν ὁ ἀνῶν τὸ τὰ ἐστιν τὰ ἐντιν ἐκ ἀνὸν ἐν τῷ τὰ ἐστιν. τὰ μὲν γὰρ ἐστιν ὁ ἀνῦμοπος ἐκριστιμένων γἰμῶν οἰκείον ἐπικῖν ζῷνον, ποῖον ἐδ ζῷνο πονθαυφένων λογικὸν καὶ ὑνιγιὸν οἰκείω: ἀποδώσομεν. τῶν γὰρ πραγμαΐων ἐξ δλίχ; καὶ ἰδους συσετάντων ἢ ἀνὰλογιόν γὲ ὑλι καὶ είδει τὴν σύστασιν ἐχόντων, ἀστερ ὁ ἀνὸριάν ἐξ δλίχς μὲν τοῦ χαλικοὸ, είδους ἐν τοῦ σχήματος, οῦτως καὶ ὁ ἀνὸριάς ἐξ δλίχς μὲν τοῦ χαλικοὸ, είδους ἐν τοῦ σχήματος, οῦτως καὶ ὁ ἀνὸριάς ἐξ δλίχς μὲν τὸν ἐκτινος ἐκ μορφής, ἐδ τὴς διαφοράς, τὸ ὸὲ δλον τοῦτο, ζῷνο λογικὸν ὑνιγείν, ὁ ἀνθροπος, ὡς ἐκ μορφής, ἐδ τὴς διαφοράς, τὸ ὸὲ δλον τοῦτο, ζῷνο λογικὸν ὑνιγείν, ὁ ἀνθροπος, ὡς ἐκ ἐν ὁ ἀνδραίς.

' Υπογράφουσι δὲ τὰς τοιαύτας διαφοράς καὶ οῦτως διαφορά ἐστιν το Δε χωρίζειν πεφουλό; τὰ ὑπο τὰ αἰτό γένος: τὸ λογτωόν γάρ καὶ τὸ δλαγον Δε απο τον ἀθυρωπον καὶ τον Επικον όντα ὑπο ὑπο ἀπό μένος τὸ ζώρο χωρίζει. ἀποδιόζασι δὲ καὶ οῦτως: διαφορά ἐστιν ότις διαφέρει Εκσστα. ἀνθρωπος γάρ καὶ ἱπος κατὰ μὰν τὸ γένος οἱ διανήκοχεν: θυγτὰ γάρ ζώρι καὶ ἡμετίς καὶ τὰ ἄλογα, | ἀλλὰ τὸ λογτικό προστεθὲν διάστησεν γίνας καὶ 'Α ἐκεύνων καὶ λογτικά ἀπολαγος καὶ λογτικά ἀπολαγος καὶ λογτικά ἐστικον καὶ ζωρικό καὶ διαφορά διαθοτικον καὶ λογτικά ἐστικον καὶ τὸ ἐστικον καὶ διαφορά καὶ διαφορά το ἐστικον διαφορά δια

Ι τού ζώνο post έγει transpos. Μα ante flygtöv ras. V litt. B 2 post éorie rue. V litt. C oyolev ABCM: oyolq La 2. 3 ante διαφοράς add. τὰς Au: om. BCLM 3 post syst add, oux svepyela dillà duvanet (punctis circumscript.) C 4 post ávrizτίμενα add. είδη α: om. codd. Boctb. τών om. B: in litura M ύφ' αύτὸ ABa: ὑπ' αὐτό CLM 5 οὐδὰ μ(αν ALa oore BCMa: in ras. At: oùôt L 6 post dvriz: (ueva add. eien BCMa: om. AL Boeth. άμα on, a: add, codd, Boeth. 7 δὲ αὐτὴν οι. Αιπιπ. 8 Amilés C 9 παθηγορούμενα (sed a in ras. 2 litter. m.\*) L όποϊον Β 10 d om. C: exhib. ABLMa 11 downwadowy ACMs Boeth : έπερωτομένω Β: έρωτώμενω L (sed ante έρωτ ras. Il litt., unde έπερωτωμένω conicere έμων om. A'BL: exhib. A'CMa Boeth. circle in mrg. A1 Eargaroμένων ΑCMa: πυνθανομένο BL: inqui-iti Boeth. ante λογικόν add. φαμέν ότι Μ: ότι CL'a Boeth.: om. ABL' 12 ἀποδώσωμεν L' 13 dwdloyw ACLMa Dav. Boeth.. ys om. BL: exhib. ACMa. άναγωτόν Β 15 (bixès BC άναλότου) άλόγου L' 16 θνητόν] θητόν Β: οια. L' 17 fact ALMa Boeth.: Eyet BC Dav. comment. 18 post 81 add. zgi B τάς τοιαύτας διαφοράς om. a: exhib. ABCLM Dav. Boeth. 19 kozukóv post yáp transpos. M post άλογον add. τούτ' έττι Β: om. ACLMa. fragra ABC El. comment. Boeth., fragray 20 δντα post αὐτὸ transpos. B LMa 21. 22 averous pap unt finnes om. Breth. (?) 21 ανθρωπος τάρ ABL's: ό γάρ άνθρωπος CM: ὁ άνθρωπος γάρ L3 22 6 Innos CML3a: innos ABL Μ νέδύο Γέο ACa et in ras. Li: youv B: om. M τό οια. Μ HVETA THE SAG ABCLM Boeth.: ζώα γάο α 23 τὰ έλογα ABCM Boeth.. τὰ άλλα l.. ol îπποι a 24 hoyezé AL: hoyezel BC Ma Boeth. Boot ATM Boeth : ayrahot BCLM's

διάστησεν ήμας dπ' δικένων. προσεξεργαζόρενοι δὲ τὰ περί τῆς διαφορράς 4 «
μὴ τὸ τιχόν φαια τῶν χωριζόντων τὰ ὑπὰ τὸ αὐτὸ τάνες είναι τὴν
διαφορά, αλλ. ὅπαρ εἰς τὸ είναι συμβαλλεται καὶ ὅ τοῦ τι ἢν είναι ε
τοῦ πράγματός ἐστι μέρος. οἱ γὰρ τὸ παφοιάναι πλείν διαφορά ἀνδιαφορά, τὰ καὶ ἱδιον ἀὐβρώπου εἴποιμεν γὰρ ἀν τῶν ζώναν τὰ μέν πλείν
πεφοιάναι τὰ δὲ μή χωρίζοντει ἀπὸ τῶν άλλων, ἀλλὰ τὸ πεφοιάναι
πλείν οἰκ ἢν συμπληφοιτικὸν τῆς οἰκάτο οἰόδι μέρος αὐτῆς, ἀλλ ἐπιτη ιε
διανίτης μένον αὐτῆς διὰ τὸ μὴ ἐίναι οῖσι αί ἰδίως εἰὸνποιοὶ λιγόμεναι διαφοραί εἶνα ἀν οῦν εἰὸνποιοὶ διαφοραί, ὅπαι ἔτερον εἰδος ποροίοιν, καὶ δίσαι
10 ἐν τῆ τὶ ἦν είναι παραλλαμβάνονται.

Καί περί μέν διαφοράς άρμει τοσαύτα.

#### Hapi - Idiou.

Το δε τόνον διαιρούσι τετραχώς: και γαρ δ μόνφ τιν! είδει συμβέβημαν, τε εί και μή παντό, όις άνθρώπος το Ιστρούσιν ή τό γεωμετρούν και δ παντί 15 συμβέβημαν της είδει, εί και μή ιόνος, όις της άνθρώπος το είναι είνοδικαι δ μόνφ και παντί και ποτέ, όις άνθρώπος παντί τό εν γήρα πολιούσθαι. τέταρτον δέ, εφ' κόι συνλεδράμηκαν τό μόνφ και παντί και άτι, όις της άνθρώπος τό γελαστικόν. κάν γάρ μή γελά ἀεί, άλλά γελαστικόν λέγεται ού της άτι γελάν άλλα της περικένεις τοῦτο δὲ ἀεί αὐτης σύμεμοτος υπαίρσχει, όις και της Γαπιρ τό χρεμετιστικόν. ταῦτα δὲ καὶ κυρίως τοιά φασιν, δτι καὶ ἀντιστρέφει: εί γάρ Γαπιος, χρεμετιστικόν, καὶ εὶ χρεμετιστικόν. Καντος δετρούσιες εί γάρ Γαπιος, χρεμετιστικόν, καὶ εὶ χρεμετιστικόν.

## Περί συμβεβηπότος.

Συμβαβγικός δέ ἐστιν δ γίνεται καὶ ἀπογίνεται χαρὰς τές; τοῦ ἀποχάν αι Σ μένου φθορᾶς. ὀαιμεῖται δὲ εἰς ὀύο» τὸ μέν γὰρ αὐτοῦ χωριστόν ἐατιν, τὸ δὲ ἀγχώριστον. τὸ μέν «ὄυ καθμόδειν χωριστὸν συμβαβγικό», τὸ δὲ μέλαν

<sup>3. 4</sup> δ του τί ξν είναι του πράγματος Bueth., comprob. Amm. et Dav. comm. ο του του Β: το post ras, I litt, LM: το ante ras, I litt. A: το C: είς το a add. xal 3 ABCLa supra ser. M2: om. M4 Boeth. post biapopà add. toriv a: om. codd. 6 post ympffortes aikl. τον ανθρωπον BCLa: om. AM Boeth. 6 post siver add, diagopa's La: om, ABCL'M Boeth. ofail at in Lit. M" 9 alvona: C BLMs: obv dv A 12 tit. exhib. libri comes 14 to (ante recourteste) om. M 16 zal 81 es quad Boeth.: xal to ABCa: xal & to L: xal to M ante tò de muvri om. Boeth. (?) γήρα add. zal C: om. ABLMs Boeth. 17 ante τὸ μόνη add. zai BCa: om. ALM Bueth. 18 άλλά om. C: exhib. ABLMa Boeth. post άλλά add. δυνάμει A: om. το μένφ ΒL1 BCLMa Boeth. γελαττικόν AMa Booth.: γελαστικός BCL del ABCLa: ήδη in lit. Mª Boeth. (fort, recte) dal post γελάν transpos a 19 ante πεφυπέναι add. dal a: ogs. codd. Boeth. auto del colloc. C 20 mg om. A: exhib. BCLMa Boeth. zal (ante zupiwe) om. A. Boeth .: exhib. BCLMa 21 post si utrobique add. rt a: om. codd .: quidquid Boeth. 23 til. Hepl συμβεβτικότος ACMa mrg. L: Hepl του συμβ. Β 24 dl om B Dav.: exhib. 26 μέν οδν] num Bostb. post γωριστόν add. έστι a : om. codd. ACLMa Boeth.

είνοι άχωρίστως τῷ κόρατι καὶ τῷ Αθίόται συμβέβηκεν, δόναται δὲ ἐπι 4 τορβέγαι καὶ κόραξ λευχός καὶ Αθίου, ἀποβαλών τὴν χροιάν χωρίς φθορᾶς τοῦ Επικεμμένου. δρίζονται δὲ καὶ οδταις συμβέβηκός ἐστιν δὲ ἐνδέχεται πα αὐτῷ ὑπάρχειν ῆ, μὴ ὑπάρχειν ἢ διαῦτ γένος ἐπτὶν δύτα ἐιαφορὰ κοῦτε ἐδον τῆτε ἱδονο ἐδὲ ἐπτιν ἐν ὑπαρκεμένω ὑπαιτελειών».

'Αφορισθέντων δὲ πάντων τῶν προτεθέντων, λέγω δὴ γένους, εἴδους, διαφορᾶς, Ιδίου, συμβεβηκότος, ῥητέον τίνα τε κοινά πρόσεστιν αὐτοίς καὶ 35 τύνα ἴδία.

#### Περί τῆς χοινωνίας τῶν πέντε φωνῶν.

10 Κυινόν μὰν δὴ πάντων τὸ κατὰ πλειόνων κατηγορείσθαι κὰλὰ τὸ μὰν γρόνς τῶν εἰδῶν τι καὶ τῶν ἀτόμων, καὶ ῆ διαφρά ἐσαιὰτως, κὸ δὲ ἐἰδὸι; τῶν ὑπ' ἀνὰ ἀτόμων, τὸ δὲ ἴοιον τοῦ τε ἐίδους, οῦ ἐπτιν δίανο, καὶ τῶν ἀνὰ ἀτόμων. τὸ τε γὰρ (μῶν ἐπτιν δίανο, καὶ τῶν καὶ ἀτόμων. τὸ τε γὰρ (μῶν ἐπτιν τα καὶ βιοῦν κατὴγο-ἐται ἰδῶν ἀντων καὶ τοῦθε τοῦ ἐπτου θε καὶ ἐπόμων ὁντων, τὸ δὲ ἀλογον ἔπτιν καὶ βιοῦν κατηγο-ρεῖται καὶ τῶν κατὰ μέρος, τὸ μέχτοι εἶδος οἶνον ὁ ἄνθρωποι τῶν κατὰ μέρος μόνων, τὸ δὲ ἀλογον τοῦ τρόν ἀρά ἀνθρώπου καὶ τῶν κατὰ μέρος, τὸ δὲ μέλαν τοῦ τε εἶδος τῶν κοράνων καὶ τῶν κατὰ μέρος μόνων, τὸ δὲ ἀλογον τοῦ τε εῖδος τῶν κοράνων καὶ τῶν κατὰ μέρος ασυμβεβγικὸς δν ἀχώριστον, καὶ τὸ κινεἰσὰθαι ἀνθρώπου τι καὶ ἔπτου χωρομβεβγικὸς δν ἀχώριστον, καὶ τὸ κινεἰσθαι ἀνθρώπου τι καὶ ἔπτου χωρομβεβγικὸς διὰ ἀχώριστον, καὶ τὸ κινεἰσθαι ἀνθρώπου τι καὶ ἔπτου χωρομβεβγικὸς αλλά προγγυμένως μένου τῶν ἀτόμων, κατὰ δεύτερον δὲ λλόγον καὶ τῶν παν πρείτε/τοι και τὰ δὲλ λόγον καὶ τῶν παρείτε/τοι τὰ ἀτον.

#### [[ερὶ τῆς κοινωνίας γένους καὶ διαφοράς.

Κοινόν δὲ τένους καὶ διαφοράς τὸ περιεκτικόν είδων: περιέγει τὰρ καὶ

<sup>1</sup> τω (utrobique) om. C: exhib. ABLMa 1. 2 έπινος θείναι Β 2 zal prius om. γροιάν ABL<sup>2</sup>Ma Dav.: χρόαν CL<sup>1</sup> φθοράς του υποκειμένου ΑΒLM: τῆς του υποπειμένου φθοράς C Dav.: της φθοράς του υποπειμένου α 3 post 82 add. abro An: om. BCLM (definitur Boeth.) 4 toj abtoj suppl. in mrg. L' i, (ante μi) ABLa Dav.: xol CM Boeth. 6 ante 'Apogioθέντων supersor, titulum High χοινών χαι διασόρων τών πέντε φωνών Β: om. ACLMa Boeth. bt] igitur Boeth, unde corrigas bi 9 titulum om., Β: Περί τῆς ποινωνίας τῶν πέντε φωνών ΑΔ: Περί τῆς ποινωνίας τῶν π. φ. περί τῶν προσόντων χρινών και ίδων C: Περί των κοινών και ίδων των π. φ. Μ: Περί κοινωνών και διαcopov των π. φ. a.: De communibus generis, speciei, differentine, proprii et necidentis Boeth. 10 bh codd.: ouv a: om. Boeth. άπάντων α post uabryopriobar add. ibe eipreu a II ante είδων add. ὑπ' αὐτό Αα: om. BCLM Boeth. om. codd. Boeth. et των (ante άτδμων) om. a 14 Temmy τε και βοών codd. Boeth : Temos τε και βοδε α 15 του (ante βοὸς) om. M άλλογον Β τὸ δὲ] καὶ τὸ in ras. L³ ἔππων καὶ βοῶν codd. 16 δ om. A1: exhib. A BCLMa 17 μόνον codd. Baeth.: μόνων a Booth : Innou zal Booc a post μόνον add. πατηγορείται a: om. codd. Boeth. post ίδιον add. του τε είδους ου έστεν Riov παὶ τῶν ὑπ' αὐτὸ ἀτόμιον Α: τοῦ τε είδους οῦ ἐστιν ίδιον παὶ τῶν ὑπό τὸ είδος ἀτόμιον a: om. BCLM Boeth. καί (post γελαστικόν) om. Au: exhib BCLM Boeth. τά supra ser. M<sup>2</sup> 22 til. Περί τῆς ποινωνίας γ. παί δ. ABL: Περί ποινωνιών γ. παί δ. α. Περί τών ποινών γ. και δ, και τίσιν άλλήλων διαφέρουσιν Μ: κοινά γ. και δ. C: De communibus generis et differentiue Boeth. 23 Kondy BCLa in lit. Mr. Koned A et fort. M! &i] a B ante előűv add. zűv a 72p] 82 M!

ή διαφορά είδη, εί και μή πάντα δαα τὰ τένη, τὸ τὰρ λογικὸν εί και 4 ν μή περιέχει τὰ ἀλογα ἄσπερ τὸ ζώρο, ἀλλὰ περιέχει ἄνθρωπον και ἰδεόν. 
απερ Απίνι είδη. ὅσα τα κατηγορίται του Γάνους το τένους, καὶ τοῦ εξε 
αὐτὸ είδῶν κατηγοριείται, ὅσα τε τῆς διαφοράς ὡς διαφοράς, κὰι τοῦ εξ 
δ αὐτῆς είδους κατηγορηθήσεται. τένους τε τὰρ τοῦ ζώρου ὁντος ὡς τένους 
πατηγοριείται ἡ φοίαν αιὰ τὸ ἄμλογον, ἀλλὰ καὶ τὰν ὑπό τὸ ζῷσο ἐίδῶν 
πάντων κατηγοριείται ταῦτα ἀχρι καὶ τῶν ἀτόμων· διαφοράς το οῦσης τῆς 
τοῦ λογικοῦ κατηγοριείται ἀς διαφοράς τὸ λόγην χρηδιείται, οἱ μόνον ὁὲ τοῦ το 
λογικοῦ ἀλα καὶ τῶν ἀπό τὸ λογικοῦ εἰδῶν κατηγορήθεται τὸ χρηθιείται 
το λόγην, κοινὸν ὁὲ καὶ τὰ ἀναιρεθέντος ἢ τοῦ τένους ἢ τῆς διαφοράς ἀναιραϊθεί τὰ δτι' ἀντα· ὡς τὰρ μὴ όντος ζώρου οὸν ἐστιν ἵπικς οὐδὲ ἀνραϊσθεί τὰ δτι' ἀντα· ὡς τὰρ μὴ όντος ζώρου οὸν ἔστιν ἵπικς οὐδὲ ἀνβρωπος, οὐτικς μὴ δίντος Λογικοῦ οὐδὲ ἀναι Κατο Κατος μό το γρώνων» λέγτω.

# Περί της διαφοράς του γένους και της διαφοράς.

" Ίδουν δὰ τοῦ γένους τὸ ἐπὶ πλειόνων καττρηφείσθει, ἤτερ ἡ διαφορό το καὶ τὸ εἴόος καὶ τὸ Ιδονς καὶ τὸ συμβεβηκός: τὸ μὲν γὰρ Çῶνο ἐπὶ τὸ τὸ θρώπου καὶ ἄπου καὶ ἀρνέου καὶ ὅρεως, τὸ δὰ τετράπουν ἐπὶ μόνων τῶν τέασρας πόλες ἐχόντων, ὁ δὰ ἄνθρωπος ἐπὶ μόνων τῶν ἀτόμων, καὶ τὸ χρεμετιστικό ἐπὶ τοῦ ἔπεου μόνου καὶ τῶν κατὰ μέρος, καὶ τὸ συμβεβηκός ων ὁρισκε ἐπὶ ἐλαττόνων. δεῖ δὲ διαφορό: λαμβάνειν, αῖς τέμναται τὸ γένος, οιος αὐς συμπληρωτικὸς τῆς οιδιάσε τοῦ γένος. ἔτι τὸ γένος παριέχει τὴν διαφοράν δυνέμει: τοῦ γάρ ζώου τὸ μὲν λογινὸν τὸ δὲ ἄλογον. ἔτι τὰ μὲν γέγη πρότερα τῶν τὰ ἀπὰ διαφορῶν, διὸ συναναιρεῖ μὲν αὐτάς, οἱ ἀν

σοναναιρείται δέι άναιρεβέντος γάρ τοῦ ζφου συναναιρείται τὸ λογικόν καί

<sup>1</sup> rao l bi M1 2 περιένει (ante τα άλοτα) ACL Ma: περιένη L!: ένη Β θεόν in ras. A! Boeth.: άγγελον BCLMa άγγελον και άνθρωπον colloc. Ca 3 ante ότα add. Επ C: om. ABLMa: et quaecunque Boeth., unde zal recipias 3.4 mc yévou; et mc diapopac] cf. Boeth. ύπ' αὐτό ABCLa: ὑπ' αὐτὰ Μ 5 αὐτῆς ex αὐτοῦ corr. Α<sup>α</sup> τοῦ ζψου post δίτος 6 post βμψυγον add. zal τὸ αισθητικόν A mrg. B'a El. et Dav. comment : transpos. Ca om. B¹CLM Boeth. lemma et comment. τῶν et τὸ om. Β¹ 7 πάντων codd. Boeth.: της om. Ba: exhib. ACLM 8 το ACa corr. L. Boeth .: τφ ΒΜ 9. 10 λόγφ 10 η (ante τοῦ τένους) em. Ma Boeth.: exhib. ABCL 10. 11 dvaiypňstlai colloc, a ρεζοθαι ALM Day, comment.: συναγαιρεϊοθαι BC Boeth. 11 ante τὰ ὑπ' αὐτὰ add, παὶ a-Day, comment.: om. ABCLM Booth, 12 obštv) obšá tv M τὸ om. M; exhib. ABCLa. λόγιο γρώμενον colloc. a 18 tit. Περί τῆς διαφοράς του γένους καὶ τῆς διαφοράς ACL: Περί των ίδιων του γ. και της δ. Β Boeth.: Περί των ίδιων γένους και διαφοράς Μ: Περί διαφοράς γένους ααί διαφοράς α 15 γάρ υπ. Β: exhib. ACLMa Boeth. 16 μόνων ACLMa Boeth.: µdvov B 17 μόνων ACLa Boeth.: μόνον BM 16 τοῦ ἔππου post μόνον transμόνον ABCL: μόνου Ma: οιο. Boeth. 19 post έλοττόνων add. μόνον τῶν ἀτόμουν C: om. ABI.Ma Boeth. 20 post συμπληρωτικός add. οδιας BL: om. ACMa post γένους add, άλλα τὰς διαιρετικάς ΒΜ'α: om. ACLM! Boeth. post το add. μέν Μ: om. ABCLa Amm. Boeth. 21 post aloyav add. at at atapopal ou nepreyous to yeve ECM'a: om. ALM' Boeth. 22 on' auta BCLa: up' auta AM 23 post dvarpetrat δέ add, ὑπ' αὐτῶν a: om, codd, Boeth, συναναιρείται] συβετίω (άναιρείται) Boeth.

33 ἄλιγον. αξ δε διαφορρεὶ ολαξτι αυνανοιφούσι το γένος καὸν γεὰ πάσαι 4+ ἀναιρεθώσην, ολοία διγόγογει αιθύγεική ἐπισείται ἤπει ἢν τὸ ζώου ἐπι τὸ ἐχι γένος ἐν τὰ τὰ ἐπι τὸ εἰκριφα. ἐπι τὸ εἰκριφα. κατηγορείται. ἔπι γένος μὲν ἐν καθὶ ἔμαστον αίδος οδον ἀνθρώπου τὸ τὸ τῷνος νὰ ἐνὰ ἐναιρος ἀλ ἐπιλείναι κόν λογικόν, θυγητόν, νοὰ καὶ ἐπιστήμες ἀκκτι καλι, αἰς τῶν ἀλλων ζώρω λανερέρει καὶ τὸ μέν γένος ἐναιρος ἄναιρος προσύντων ὁὲ καὶ ἀλλων κοινών τα καὶ ἰδίων τῷ γένει καὶ τὸ ἀνακρος.

Περί τῆς χοινωνίας του γένους καὶ τοῦ είδους.

10 Γένος δὲ καὶ εἰδος κοινὸν μὲν ἔχουσι τὸ κατὰ πλεκόνων, ώς εἴρηται, εκ κατηγορείσθει: εἰλήσθω δὲ τὸ εἰδος ὡς εἰδος, αλλ οὐχὶ καὶ ὡς τένος, ἀνπερ ἢ τὸ αὐτὸ καὶ εἰδος καὶ τένος. κοινὸν δὲ αὐτοῖς καὶ τὸ προτέροις εἰνοι ὡν κατηγιορείται καὶ τὸ όλον τις είναι ἐκκάτερον.

Περί της διαφοράς του γένους και του είδους.

16 Διαφέρει δὲ ἢι τὸ μὲν γένος περιέχνει τὰ ιδιη, τὰ δὲ είδη περιέχεισε καὶ οἱ περιέχει τὰ γένη ἐπὶ πλείον γὰν τὸ γένος τοὺ είδονε, ἔπι τὰ γένη και προϊτκοκείσθει ὁπὶ καὶ ὁπεριέχει τὰ γένη και διαγκορομίζοντα τὰς είδη πουρεικονείσθει ὁπι τὰ γένη και συνανειρούνται, καὶ ἐϊδονε, κὰ ὑπονεικο καὶ τὰ γένη και συνανειρούνται, καὶ είδης κὰ καὶ τὰ μὲν γένη συνανούμεις κατη, ελ γορείται τῶν ὑρ' ἑπιντά εἰδον, τὰ δὲ είδη τῶν γένω οὐκάτις τὰ τὰ μὲν γένη πλενισζει τῷ τῶν ὑπ' ἀντὰ εἰδον περιοχῷ, τὰ δὲ είδη τῶν γενῶν πλενισζει τὰς κὰκείας διαγορομία, ἔπι οὐτε τὰ εἰδος γῶν γενῶν πλενισζει ταὶς κὰκείας διαγορομία, ἔπι οὐτε τὰ εἰδος γῶν γενῶν πλενισζει ταὶς κὰκείας διαγορομία, ἔπι οὐτε τὰ εἰδος γῶν γενῶν πλενισζει τὰ γένος ἐδινισάτατον.

Ι ούχιξη συνακομούς: Αα: ούχιξη άναιρούσι Β: ούχ άναιρούπ Ι.Μ Booth.: ούχ άνταναιρούς: C тфо от С 2 Antworfton BCLMu: Emverontat A: aubintellegi potest Boeth. B: exhib. ACLMa Boeth. 4 ante τένος add. το L3 μέν in lit. L2 Ev αια. M: exhib. post ανθρώπου add. γένος a: om. codd. Boeth. 5 πλείους] pluriman ABCLa Boeth. 6 supra alç add. diapopaiç La alluv ABLMa Boeth.: alloyuv C (ante zai) om. C 7. 6 roj fivet xal rif biaporg ACLMa: fivet re zal diazoog B 8 dpzafren raura ACLM: gouri rocaura Ba: nunc ista sufficiant Boeth. 9 tit. om. M: Περί της χοινωνίας του 7. και του είδ. ΑΒΔ: κοινά τένους και είδους C: Περί κοινωνίας Tévous 201 effous a: De communibus yenecies et speciei Boeth. 12 post elôos add. uóvov BCM'a: om ALM' Dav. comment. Hoeth. προτέροις CL Amm.: πρότερα ABa: πρότερ Μ 13 πατηγορούνται Μ 14 tit. om. M: Ilapi the (the om. A) diapopae tou 7. und tou ele. ABCL: Περί διαφορές αύτων a: De propriis generis et speciei Boeth, 15 t] ότι a περιέγει] continet and se Boeth. 16 nost gibouc add. zarnyopeitat BCa: om, ALM Boeth. add. & a: om. codd. Boeth. elbonomic om. M. (suppl. m.\*) 19.20 xai elbose µèv övrocέστι ποι το είδος) γένους μέν γάρ όντος πάντως έστι παι είδος, γένους δέ μή όντος ού πάντως doriv cisoca, sed codicum et Boethii lectio comprobatur etiam commentariis Ammonii et Eliae 19 et 20 [271] [2721 B 20 to om. C: xal to om. El.

# Περί τῆς κοινωνίας τοῦ γένους καὶ τοῦ ίδίου.

64

Γένους δὲ καὶ ἱδίου κοινὸν μεν τὸ ἔπεοθαι τοῖς εἴδεσιν· εἰ γὰρ ἄνβρωπος. ζώρον, καὶ εἰ ἄνθρωπος, γελαστικόν. καὶ τὸ ἐπίσης κατηγηρεῖσθαι τὸ γένος τῶν εἰδῶν καὶ τὸ ἴδιον τῶν αὐτοῦ μετεχόντων ἀτόμων5 ἔπίσης γὰρ καὶ ὁ ἄνθρωπος και ὁ βοῦς ζῷον καὶ ᾿Ανυτος καὶ Μέλητος γελαστικόν. κοινὸν ὸὲ καὶ τὸ συνωύμως κατηγορεῖσθαι τὸ γένος τῶν οἰκείων ε
εἰδῶν καὶ τὸ ἴδιον ἀν ὰ ἡ ἴδιον.

#### Περὶ τῆς διαφορᾶς τοῦ γένους καὶ τοῦ ἰδίου.

Διαφέρει δὲ ότι τὸ μὲν τέννι πρότερον, διατερον δὲ τὸ ίδιον δεῖ γὰρ ο εἰνοι ζφον, εἶτα διαιρείσθαι διατρορτίς καὶ ίδιοις. καὶ τὸ μὲν γένος κατά πλειόνων εἰδιών κατηγορείται, τὸ δὲ διον εἰνς εἰδιοι, το ἐετιν ίδιον, καὶ τὸ μὲν ίδιον ἀντικατηγορείται οῦ ἐστιν ίδιον, τὸ δὲ γένος οὐδενὸς ἀντικατηγορείται: οῦτε τὰρ εἰ ζφον, ἀὐθροπος, οῦτε εἰ ζφον, τελαστικόν εἰ δὲ ἀνθροπος, ἐκλαστικόν, καὶ ἐμπαλιν. ἔτι τὸ μὲν δίοιν παντὶ τῷ είδει ὑπάρ-15 χει, οἱ ἐστιν ίδιον, καὶ μόνφ καὶ ἀεί, τὸ δὲ γένος παντὶ μὲν τῷ είδει, οἱ ἀν ἢ γένος, καὶ ἀεί, οὸ μέντοι καὶ μόνφ. ἔτι τὰ μὲν δίοι ἀναιρούμελα οὸ συναναιρεί τὰ γένη, τὰ δὲ γένη ἀναιρούμενα συναναιρεί τὰ είδη, ὧν ἐστιν 16 δοια, ὧστις καὶ ὧν ἐστιν ίδια ἀναιρουμένων καὶ αὐτὰ συναναιρείται.

# Περί της κοινωνίας τοῦ γένους καὶ τοῦ συμβεβηκότος.

20 Γάνους δὰ καὶ συμβεβηκότος κοινὸν τὸ κατὰ πλειόνων, ὡς εἴρηται, κατηγοραϊσθαι, ἀν τε τῶν χωριστῶν ἢ ἀν τε τῶν ἀχωρίστων· καὶ γὰρ τὸ

1 til Περί τῆς ποινωνίας του γ. και του ίδ. ABL: κοινά γένους και ίδιου C: Περί τῶν zorowy rávouc zal 66/00 M Boeth : Hapl zorowychy rávouc zal (5/00 a 2. 3 post cl add. utrobique m a: om. codd. Boeth. 3 si (ante dv8p.) om. M 3. 4 хатпуораїован post pivos transpos. M 4 dτόμων om. B'C Boeth. (?): exhib. AB2LMa 5 zal (ante δ δνθρεοπος) om a: exhib. codd. Boeth. Μέλητος ABL'a: Μέλιτος CML2 7 5 8 tit. Περί τής διαφοράς του 7. και του ίδ. ABCL: Περί τή: διαφοράς αύτων Μ: Περί διαφοράς γίνους zul ίδίου κ: De propriis generis et proprii Boeth. 9 post διαφέρει add. το γένος του ίδιου Amm. Il post πατηγορείται aid. ών έστι γένος AB: om. CLMa Boeth. ante ėvės add. 128' BM: om. ACLa post ėvės add. 146vou C: om, ABLMa Boeth. nost effour add, rivée as om, codd. Boeth. zal codd. Boeth .: 12 oblevės BCLMa Boeth.: obs A 13 ante ζφον add. utrobique τι a supra scr. B. om, ACLM Boeth. άνθρωπος ούτα al ζώον om. L 13. 14 al 81 άνθρ. codd. 14 post Ιμπαλιν add. el γελαστικόν, άνθρωπος C: om. ABLMa Boeth.: o & dvbo. a έτι om. M' (suppl. in mrg. m.") 16 ή ABCLa: «ίη Μ τά μλν ίδια] species quidem Boeth. 17 to 81 76vn] propria rero Boeth. (?) to elen om. Boeth. άναιρούμενων om. (ών άναιρουμένων guperser. m.\*) Β aird ACLMa Boeth.: raire B 19 tit. Περί της ποινωνίας του τένους και του συμβεβηκότος ABCL: Περί των κοινών τένους και συμβεβημότων Μ: Περί ποινωνίας γένους και συμβεβηκότος α: De communitus generis et arcidemis Boeth. . 21 & ACLMs: sin B post rap add. zat a: om. codd. Boeth.

πινείσθαι κατά πλειόνων καὶ τὸ μέλαν κατά κοράκων καὶ Αἰθιόπων καί 5- πνων ἀψύχων.

Περί της διαφοράς του γένους και του συμβεθηκότος.

Διαφέραι δὰ τό γένος τοῦ συμβεβηκότας, ὅτι τὸ μὰν γένος πρὸ τῶν 
«ἔδῶν, τὰ δὰ συμβεβηκότα τῶν εἰδῶν ὑστερα: κὰν γὰρ ἀχώριστον λαμβεί 
5 νηται συμβεβηκός, ἀλλ. τον πρότερού εἰστι τὸ ἡ συμβέβηκι τοῦ συμβεβηκότος, καὶ τοῦ μὰν γένοις ἀπίσης τὰ μετέχουτα μετέχει, τοῦ δὰ συμβεβηκότος οὐκ ἀπίσης. ἀπίσαν γὰρ καὶ ἀνεσιν ἐπιδέχεται ἡ τῶν συμβεβηκότος μέδθείς. ἡ δὰ τῶν γενῶν οὐκέτι, καὶ τὰ μὰν συμβεβηκότα 
ἐπὶ τῶν ἀπόμων προγγουμένως ὑφίσταται, τὰ δὰ γένη καὶ τὰ εἰδη φύσει 
τῶν ὑπὶ ἀὐτά, τὰ δὰ συμβεβηκότα ἐν τῷ πότόν τι ἢ πῶς ἔχον ἔκαστονποῖος τὰρ Αίδοψ ἐρυτιγθείς ἀρείς μέλας, καὶ πῶς ἔχει Σωκράτης ἐρεῖς δτι 
παίδητικη ἡ περικατεῖ.

Τό μέν οδυ γένος ἢ τῶν ἀλλων τεττάρων διαφέρει εξρηται, σομβέ15 βημεν όἐ καὶ τῶν αλλων ἔκαστον διαφέρει νῶν τεττάρων, ἀστε πέντε μέν
δεναν, ἐνέ, δὲ ἐκάστον ἀντετάρων διαφέρειν τῶν τεττάρων ἐκιτακ ἐκτικ ἐκοι α
γέναθαι τὰς πάσας διαφοράς. ἀλλ' οἰχ οὐτως ἔχει, ἀλλ' ἀὶ τῶν ἐφεξῆς
πατοριθμουκένων καὶ τῶν μέν δόο με ἢ λειτιμώνων δεκοροβ ἐὰ τὸ ἐξὸ
κλῆρθαι, τῶν δὲ τριῶν δυσίν, τῶν δὲ τεττάρων τριαί, τῶν δὲ πέντε
σο τέτραι, δέκα αὶ πάσαι γύνονται διαφρορί, τὸ εδους καὶ τοῦ ἱδους καὶ τοῦ ἰδους καὶ τοῦ ἐδους καὶ τοῦ ἰδους καὶ τοῦ ἐδους καὶ τοῦ ἰδους καὶ
πῆ διαφέρει τοῦ είδους καὶ τοῦ ἱδου καὶ τοῦ συμβεθημόνοιος ἐρηθήσεται,
25 καὶ γίνονται τρεῖτ, πάλιν τὸ είδος πῆ μέν διαφέρει τῆς διαφράς ἐρρθη,
26 καὶ γένονται τρεῖτ, πάλιν τὸ είδος πῆ μέν διαφέρει τῆς διαφράς ἐρρθη, είδος
τῶν τῆς ἡ ἐνισφέρει ἡ διαφράς τοῦ είδους ἐλέγειο. Τῆς διαφέρει ἐρρθη, είδος
τῶν τῆς ἤ ἐνισφέρει ἡ διαφράς ποῦ είδους ἐλέγειο. Τῆς διαφέρει ἐρρθη, είδος
τῶν τῆς ἐνισφέρει ἡ διαφράς ποῦ είδους ἐλέγειο. Τῆς δὲ διαφέρει τὸ είδος ε

3 Περί της διαφοράς του γ. και του σ. ABL: Περί διαφοράς γένους και σ. Ca: Περί διαφοράς abrain M: De propriis generis et uca dentis Boeth. 4.5 λαμβάνηται ACLMa Boeth. λάβης il post προτερόν έστι add. τη φύσει AB: oin. CLMa Boeth. El. et Dav. 5 post our add, re B 5. 6 του συμβεβηπότος en το συμβεβηπός corr. A 6 post μετάχοντα add. del A: om. BCLMa Boeth, El. comment. 7 êmôtyerat ABLMa: ôfyerat a 11 rt om. M': eras. A post to add. forty Ca Boeth .: om. ABLM Zyov AM El. comment .: Eyet CL Boeth .: Eyes doziv C 12 ante Alδίου add, δ AM; om, BCLa El, et Day, comment. ante utλας add, δπ a : om, codil. Boeth. El. et Dav. comment. und ACLM Boeth. El. et Dav. comment.: 7 Ba Gre om. El. 13 πάθηται ή περιπατεί codd. Bocth. El. comment.: νοπεί ή ύθιαίνει α et Day, comment. 15 των τεττάρων] ab aliis quattuor Boeth. 16 ante τεττάρων add. άλλων C Boeth. ante τετράκι add. ως Β' τετράκι ALM1: τετράκις BCM2a tà om. B BCLMa: γενέσθαι Α διαφοράς τὰς πάσας colloc. La άλλ' ούν ούτως fyet om. Boeth. 18 παταρεθμουμένων ACLMa Boeth.: πατηγορουμένων Β δύο in ras. V fere litter. A'L's: δεύτυρον Μ1 λειπομένων CLa: ἀπολειπ. (sed ἀπὸ in ras.) Α1: ματαλειπ. ΒΜ 19 δυσίν BCLMa: 860 A 21 f. (ante biopeper) et eigerau (post συμβεβιχότος) aud. a: vin. codd. Boeth. 22 &t ante diapopa trauspos. BM 23 tolby M! It] igitur Boeth., unde corrigas by 25 post πόλιν add. δὲ Ba; om. ACLM Horth. 26 το τίδος post γένους transpos. B

15

τοῦ γένους ἐρρέθη, ὅτε τῷ διαφέρει τὸ γένος τοῦ είδους ἐλέγετο · λοιπὸν δεοῦν τῷ διαφέρει τοῦ ἰδίου καὶ τοῦ συμβεβηκότες ὑρηθήσεται · δύο οῦν καὶ
αὐται αἱ διαφοραί. τὸ δὶ δίουν τῷ διαφέρει τοῦ συμβεβηκότος καταλειετώς
σεται · πῷ γὰρ | τοῦ είδους καὶ τῆς διαφορας καὶ τοῦ γένους διαγέρει, δὲ5 προειρημένον ὀστὸν ἐν τῷ ἐκείνον» πρὸς αὐτὸ διαφορας · τεσσέρεν οῦν λαμβανομένον τοῦ γένους πρὸς τὰ αλλα διαφορῶν, τριὰν ὁ τῷ διαφορας, διὸ
δὲ τοῦ είδους, μιᾶς δὲ τοῦ ἰδίου πρὸς τὸ συμβεβηκός, δέκα ἔσονται αἱ
πάσαι, ών τὰς τέσσαρας, αὶ ἦσαν τοῦ γένους πρὸς τὰ αλλα, φὐτόσνετες ἐαπαδιέξαικ.

10 Περί τῆς κοινωνίας τῆς διαφορᾶς καὶ τοῦ είδους.

Κοινδν τούνυ διαφορά; και είδους το ἐπίσης μετέχουθαι· ανθρώπου τε γάρ ἐπίσης μετέχουσαν οΙ κατά μέρος ἄνθρωποι καὶ τῆς τοῦ λογικοῦ διαφοράς, κοινδν δὲ καὶ τὸ ἀεὶ παρείναι τοῖς μετέχουσαν· ἀεὶ γὰρ Σω- 10 κράτης λογικός, καὶ ἀεὶ Σωκράτης ἄνθρωπος.

Περί τῆς διαφορᾶς τοῦ είδους και τῆς διαφορᾶς.

" Ίδιον δὲ διαφοροῖς μὲν τὸ ἐν τοῦ ποῖόν τι ἐστι κατηγορεῖσθαι, είδους 
δὲ τοὲ τι ἔστιν καθν γὰρ ὁ ἄνθριστες ὡς πολο λαμβάνηται, οἰος 
ἀπλῶς ἄν εἶη ποιόν, ἀλλά καθὸ τὰ γένει προακλούσαι αἰ διαφοραὶ ὑπείστησαν αὐτό. ἔτι ἡ μὲν διαφοραὶ ἐπὶ πλεισίνων πολλάτις εἰδῶν θεωφείται, ιε 
20 ὡς τὸ ατεράπουν ἐπὶ πλείστων ζεμόων τοῦ είδαι διαφερότεται τὸ τὸ δὲ εἰδος τὸ 
μόνων τοῦ νέο τὸ τὰ ἐστόμαν ἀπόμων ἀπός. ἔτι ἡ διαφορά προτέρα τοῦ κατ' 
αὐτήν είδους: συνανατρεῖ γὰρ τὸ λογιαλόν ἀναιρεθὲν τὸν ἄνθρωπον, ὁ δὰ 
ἄνθρωπος ἀναιρεθείς οὐκ ἀνήρηκεν τὸ λογιαλόν, ὄντος θεοῦ. ἄτι διαφορὰ 
μὲν συντίθεται μετὰ ἐλλης διαφορὰς τὸ λογικόν γὰρ καὶ τὸ θνητόν συνετίθη, 20

<sup>2</sup> post διαφέρει add. τὸ είδος a : om. codd. Boath. 3 alom. 1 öre - élézető om. B 3. 4 καταλειφθήσεται] καταληφθήσεται Α1: relinguitur Boeth. AM: add. BCLa 5 πρό:] πρό Μ αύτό ABCL Boeth: αύτό οκ αύτά corr. M3: αύτό α 4 πη γάρ om. Β 6 τάς om. Μ 10 tit. om. C: Περί τῆς κοι-7. B al māsul ABCMa: ánāsal L vurtag tije d. zal tou elde ABL: Hegt norvar eldoug nal beaugogag M: Hegt norvariag nal διαφοράς είδους και διαφοράς α: De communibus differentiae et speciei Boeth. τῆς διαφοράς παὶ τοῦ είδους a 12 τὰρ em. M: enhib. BLa Boeth,: zorvá ACM 15 tit. om. Ba: Repl voc biapopale von eld. zal voe &. ACL: Repl ABCLa Boeth. Tur iblur elboug und diapopag M: De propries differentine et speciel Boelh. AM El. comm. (?): exhib. BCLa Boeth. 17 tv voi iter. B post ποιόν add. τι a:ante soy add. dll' B: om. ACLMa Booth. 19 abrè codd. om. codd. Boeth. diapipovrov to effet 20 πλείστων ACLMa: πλειένων Β Boeth. Boeth .: au-ov a ὑπὸ τὸ είδο; ABCLa Boeth.: ὑπ' αὐτὸ Μ 21 μόνον L<sup>1</sup> collec. a ante Suspope add. per a: om. codd. om. B (suppl. in mrg. m.") ástív om. M 23 trou Boeth.: dyrikou 22 αὐτὴν BCLMa Boeth. El. comm.: αὐτῆς Α 24 to om. I.Ma: add. ABC unl θεού Β: ἀγγέλου ΑCLMa: θεού ἀγγέλου Εl. comment. τό (ante θνητέν) om. ALMa: exhib. BC El. comm. El. comm.

εις ύπόστασην ανθρώπου· είδος δέ είδει οδ συντίθεται, ώστε απογενήσει S+ άλλο τι είδος· τίς μέν γαρ ίππος τινὶ ὄνω σύνεισιν εἰς ήμιόνου γένεσιν, 『ππος δέ άπλῶς ὄνφ οὺκ αν συντεθείς αποτελέσειεν ήμιόνον.

Περί τῆς κοινωνίας τῆς διαφοράς καὶ τοῦ ἐδίου.

Δ. Διαφορά δὲ καὶ ἴδιον κοινὸν μὲν ἔχουσι τὸ ἐπίσης μετέχειθαι ἀπὸ τῶν μετεχόντων ἐπίσης τὰρ τὰ λογιαὰ λογιαὰ καὶ τὰ γλαστιαὰ το γελαστιαά. καὶ τὸ ἀεὶ καὶ παντί παρείναι κοινὸ ἀμφοῖν. καὸ γὰρ κολοβωθῆ ὁ ὁῖπους, ἀλλά πρὸς τὸ περικέναι τὸ ἀεὶ λέγεται, ἐπεὶ καὶ τὸ γελαστικολν τηι περικελέναι ἔχει τὸ ἀεὶ, ἀλλ. ἀρλη τῶ γκλὰν ἀεί.

Περί της διαφοράς του ίδίου και της διαφοράς.

"Πόσον δε διαφοροίε ότι αιθτη μέν έπι πλευόνων εθδών λέχεται πολλεύτες, we σίον το λογιαθον και έπι θεού και έπι διθρώπου, το δε δίσον έγ' ένδε είδους, οἱ δεστο δίσον. και ἡ μέν διαφορά έπεται διεύτοις, ών ἢν διαφορά, οἱ μήν και ἀντιστρέφει τὰ δὲ δίνα ἀντικατηγορείται ών ἀν ἡ δίας διά 1 το ἀντιστόρειο.

Περί της κοινωνίας της διαφοράς και του συμβεβημότος.

Διαφορά δὲ καὶ συμβεβηκότι κοινὸν μὲν τὸ ἐπὶ πλειόνων λέγεσθαι, εκ κοινὸν δὲ πρὸς τὰ ἀχώριστα συμβεβηκότα τὸ del καὶ παντὶ προσεὶναι· τό τε γὰρ δίπουν ὰεὶ πρόσεστι πᾶσι κόραξι τό τε μέλαν όμοίως.

l ante ανθρώπου add. του Brand.; om. libri omnes 2 π om. AL; add. BCMa Hoeth.

20 Περί τῶν Ιδίων διαφορᾶς καὶ συμβεβηκότος.

Διαφέρουσι δὲ ὅτι ἡ μὲν διαφορὰ περιέχει, οὺ περιέχεται δέ-

révidir AB CL El.: révendir B2Ma 3 évoi et opyradule eras, et in mrg. suppl B2 post guyrefield transpos, a 4 lit. Heal the rangewylag the 8, ral to it. ABCL: Heal they ποινών διαφοράς και ίδιου Μ. Βρείμ.: Περί κοινωνίας παι διαφοράς ίδιου και διαφοράς κ 8 post bloom add, non substantiam perimit Boeth. (?) to (ante dat) on. M: sunra ser. L' aul το supra ser. M<sup>1</sup> 9 τοῦ (ante πεφυχέναι) om. BL<sup>1</sup>: add. ACL<sup>2</sup>Mu 10 tit. om. a: Περί της διαφοράς του ίδ. καί της δ. ABL: Περί διαφοράς του ίδ. καί της δ. C: Περί τών Σοινών διαφοράς και ίδιου Μ Boeth. 11 post πολλάκις add. ώς είρηται C: οια. ABLMa Boeth. 12 zal (post λογικόν) om. Ma Boeth : add. ABCL επί θεού και έπὶ ανθοώπου scripsi: de komine et de deo Boeth.: έπι άγγέλου zal έπι ανθρώπου ADLMa: έπι άττέλου zal άνθρώπου C: έπλ θεού και άγγελου και άνθρώπου ΕΙ. comment. ένος] una sola Boeth. l4 post μην add. δέ Β 13 ήν ABLM : έστι a Boeth .: ή C: «ίη El. comm. corriges αν ή zal om, M Boeth.; exhib. ABCLa El. comm. dvzixatajoptītai ACMa Boeth. El. comm.: 2217,γορείται BL av j scripsi: av jv BL: av ein C: jv Aa: fone M El. comm. 16 tit. Περί της ποινωνίας της δ. και του σ. ABCL: Περί κοινών διακορές και συμβεβηκότος Μ Boeth : Περί χοινωνίας χαι διαφοράς συμβεβηχότος χαι διαφοράς μ 17 post ôt aild. χαι α: om. codd. Boeth. 19 ante πόσι supra scr. zol M³: add. τῷ ἀνθρώπῳ καὶ a: οια. ABCL Boeth. post πασι add, τος C: om. ABLMa μέλαν AB1CL: μέλαν είναι Μ: μέλασιν είναι Β°a 20 tit. am. A'BCLa: exhib. M Boeth.: [lepl διαφορές των αντών in mrg. A' 21 διοφέper a finited gi mir B post nepriver add, to 176n ABCLa: om M Boeth, El. comm.

επεριέχει τρά τὸ λογιαλον τον αύθρωπουν τὰ δὲ συμβεβημότα τρόπου μέν τονα διο περιέχει τιξι ελικόσουν είναι, τρόπου δά τινα περιέχεται της μιή εὐφό συμβεβηχότος είναι δεπτικά τὰ διπακτίμενα, αλλά πλειόνων, καί η μέν διαφορά ἀνεπίτατος καὶ ἀνάνετος, τὰ δὲ συμβεβηγιότα τὸ μάλλον καὶ τὸ ῆτεον διπόζεται. καὶ ἀμτιείς μέν αὶ ἐναντίαι διαφοραί, μιγείη δ' ἄν τὰ ἐναντία συμβεβρηλότα.

Τοιαύται μέν οῦν αί κοινότητες καὶ αί ἔδιότητε; τῆς διαφορᾶς καὶ τῶν ως αλλων. τὸ δὲ εἰδος πῷ μέν διαφέρει τέννους καὶ διαφορᾶς, εἰρηται ἐν φ ἐλάγομεν, πῷ τὸ γένος διαφέρει τῶν αλλων καὶ πῷ ἡ διαφορὰ διαφέρει τῶν 
30 αλλων.]

Περὶ τῆς κοινωνίας τοῦ εἴδους καὶ τοῦ ἰδίου.

Είδιος δὲ καὶ ἰδίου κοινόν τὸ ἀλλήλων ἀντικατητορεῖσθαι· εἰ γάρ ἀνθρωπος, γελαστικόν, καὶ εἰ γελαστικόν, ἄθρωπος· τὸ γελαστικόν δὲ ὅτι κατά τὸ πεψικέναι γελῶν ληπτέον, πολλάκις εἰρηται· ἐπίσης τε γάρ ἐστι 15 τὰ ἐιδὸη τοῦ: usτάγουσι καὶ τὰ δὸια ἀν ἐστιν δὸιε.

Περί της διαφοράς του είδους και του ίδίου.

Διαφέρει δε τό είδος τοῦ ίδιου, ότι τό μέν είδος δόναται άλλων γένος είναι, τό δε ίδιον είναι άλλων ίδιον άσύνατον, καὶ τό μέν είδος προϋφέστες τοῦ ίδιος, τό δε ίδιον ἐπιγένεται τῷ είδει: ἐπ τὰ μέν είδος τοῦ είναι 20 ῖνα καὶ γελαστικόν ῷ. ἔτι τὸ μέν είδος ἀεὶ ἐνεργεία πάρεστι τῷ ὁποκειμένη, τὸ δὲ ίδιόν ποτε καὶ δυνάμει: ἄνθρωπος μέν γάρ ἀεὶ ἐνεργεία ὁ 10 Σωκράτης ἐστίν, γελῷ δὲ οὐν ἀεί, καίπερ ἀεὶ περυκό: είναι γελαστικός. ἔτι ῶν οἱ ὅροι διάφοροι, καὶ αὐτὰ διάφοραὶ ἐστιν: ὅστιν δὲ είδους μέν τὸ

I anie τὸν ἄνθρωπον add. τον άγγελον zai Ca: post τὸν ἄνθρωπον add. zai τὸν ἄγγελον ABLM7: om. M1 Boeth. Amm. et El. comment. τά δε συμβεβηκότα BCLMa Booth. E. 2 ve utrobique ex ve corr. At comment.: τὸ δὲ συμβεβπκὸς A έμπεριέγεται Ο 3 elver post dravind transpos. M 4 post áveníraros add. re a zal dvávetoc tê ĉi συμβ. τό om. B' (suppl. m. in mrg.) το (ante frecov) om. a: exhib. ABCLM E!. 5 post av add. nore ABa: om. CLM Boeth. El. comment. comment. ante ποινότητες et ante διαφοράς add. το Β' zal al ibiornese A: zai ibiornese B'CMa: 9 γένος - Μαφορά] διαφέρει τῶν άλλων οικ., καὶ πῆ ή διαφορά del. et καὶ ή διαφορά πιρετεςτ. Β' 10 post άλλων add. λοιπόν, πξ διαφέρει του ίδίου και του συμβ:βεικότος, δεβήσεται a: om. codd. Boeth. 11 tit. Παρί τῆς ποινωνίας του αίδ. καὶ του 6. ABCL: Hegi norvay eldous nal iblou M Boeth .: Hegt norvayla; nal biamopas eldous net 12 post zorvov add. μέν Ba: em. ACLM Boeth. post el add. utrobique τι : om. codd, Boeth. El. comment. 13 ort] quantum et Boeth. 14 post eintreu add. zoroù δέ και το έπ' έτης είναι a: om. codd. Boeth. . γάρ έστι AB Boeth. (cf. p. 22,6): πάρεστι CL: yag nedgerre Ma 16 tit. om. a: Парі тῆς διαφοράς του είδ. zal του ίδ. ABL: Περί diapopas vos eid. nat ib. C: Repl var iblar elborg unt iblor M Boeth. 17 post bóvatai add, act BM Boeth.: om. ACLa El. comm. 16 είναι post άλλων transpos. BMa: post Biov (alterum) A 18. 19 προϋφέστημεν] v m.º A 20 μαλ om. Ma Booth. 21 dvspyeig post Empart, franspos. BC 23 erry (post diagond) om. BMa: enhib. ACL Boeth. είδους μέν] speciei semper et Boeth. (?)

ύπο το τένος είναι και το κατά πλειόνων και διαφερόντων τοῦ ἀριθμοῦ ἐν δε τοῦ τί ἐστιν κατηγορούμενον είναι και δακ τοιαύτα, ίδιου δὲ το μόνορ καί del και παντί προσείναι.

Περί της κοινωνίας τοῦ είδους και τοῦ συμβεβηκότος.

Είδους δὲ καὶ συμβεβηκότος κοινὸν μὲν τὸ ἐπὶ πολλῶν κατηγοραϊοθαι, ω σπαίνοι δὲ οι ἀλλαι κοινότητες διὰ τὸ πλείστον ἀλλήλων διεστάναι τό τε συμβεβηκός καὶ τὸ φ΄ συμβέβηκεν.

Περί τῆς διαφοράς τῶν αὐτῶν.

"Βια διά ἐκαττροο, τοῦ μελ είδους τὸ ἐν τῷ τῖ ἐστι κατηγορεῖοθαι ἀν ἱ ἐστιν είδος, τοῦ δὲ συμβεβηλότος τὸ ἐν τῷ ποῖον ἢ πῶς ἔχον. καὶ τὸ ἐκαἰστην οὐοῖαν ἐνὸς μὲν είδους ματέχεινς συμβεβηλόταν ὁς ἐκλειόνον, τῶν κα τε χωριστῶν καὶ τῶν ἀχωρίστων. καὶ τὰ μὲν είδη προεπινοεῖται τῶν συμ βεβηλοτων, ἱ κῶν ἀχωρίστων ζ (δεῖ τὰρ είναι τὸ ἀποκείμενον, τῶν κα ἐκείνη ἐκ τι συμβή). τὰ ἐδ συμβεβηλότα ὑστερογενῆ πέχουνε καὶ ἐπικοῶιδοῆ τὴν φύσαν 15 ἔχει. καὶ τοῦ μὲν είδους ἡ μετοχή ἐπίσης, τοῦ ἐδ συμβεβηλότος, καν ἀχω μετων ἢ, οὐα ἐπίσης· καὶ τὰρ Αιδιόγ Αίθιοπος ἔχοι ἀν τὴν χρικὰν ἢ ἐ ἀνειμένην ἡ ἐπιτεταμένην κατὰ μελαγάνα.

Λείπεται δή περὶ ίδιου καὶ συμβεβηκότος είπεῖν· πῷ τάρ τὸ ίδιον τοῦ τε είδους καὶ τῆς διαφορᾶς καὶ τοῦ τένους διενήνογεν, εἴρηται.

20 Περί της κοινωνίας του ίδιου και του άχωρίστου συμβεβηκότος.

Κοινὸν δὴ τῷ ίδίφ καὶ τῷ ἀχωρίστῳ συμβεβηκότι τὸ ἀνευ αὐτῶν μὴ ὑποστῆναι ἐκεῖνα, ἐφ' ὧν θεωρεῖται· ὡς γὰρ ἀνευ τοῦ γελαστικοῦ οὐχ το

<sup>1</sup> vò (ante yavec) om. B' 2 slvos om. A: exhib. BCLMa: praedicari Boeth. 2. 3 και παντί και del colloc. Με 4 tit. Περί τῆς κοινανίας του είδ. και του συμβ. ABCL: Περί των ποινών είδους και συμβ. Μ Boeth.: Περί ποινωνίας και διαφοράς είδους 5 πολλών ACL El. comment.: πλειόνων BMa Boeth. 8 tit. om. a: · Περί της διαφοράς των αύτων ΑCL: Περί της διαφοράς του είδους και του συμβεβηκότος Β: Hept two them elbour and south. M Boeth. 10 post ποίον add. τι El. comment.: τί torry BCa Boeth .: om. ALM post Eyov add. żomy a 12 τῶν (ante άγωρίστων) clyge om. M1 (suppl. m." in mrg.) 14 post ostrooyeva add. elva B έπεισοδιώδη ABIL Boeth, (adrenticius naturae); négozivi v m.3 A post zal add. év B έπουσιώδη Β Ca supra litura M 15 fyet om. CM Boeth.: exhib. ABLa Albionoc] alio Aethiope Boeth. dv eras. B: ante Albio add. 6 AB M: om. B CLa Eyot transpos. C ypsiav ABMa: ypsav CL nom. B 18 bh ABCL Boeth.: di A'Ma ante folou add. tou A: om. BCLMa πή ех согт. В<sup>3</sup> om. A zal του τίνου; om. BL: exhib. ACMa Boeth. 20 tit. Hapt the zerowylas του δ. και του άχ. συμβ. ΑΒΙ: Περί κοινωνίας του ίδ. και του άχ. συμβ. Ο: Περί τών ποινών ίδιου και συμβ. Μ Boeth.: Περί κοινωνίας και διαφοράς ίδιου και συμβ. Β μή add. αν Β: om. ACLMa

ύφίσταται ἄνθροπος, οῦτος οὐδὲ ἄνευ τοῦ μελανος ύποσταίη ἄν Αίθίοψ. 8 και ιδοπερ παντί καὶ αλλ πάρεστι τὸ ίδιον, οῦτος καὶ τὸ ἀχώριστον συμβεβηκός.

#### Περί τῆς διαφοράς τῶν αὐτῶν.

5. Διατήνογευ δε ότι τὸ μέν ζειον μόνος ότι είδει πάρεστιν ώς τὸ γελαιοτικόν ἀθρώπος, τὸ δε ἀχώριστον συμβεβημός το τον τὸ μελαν οὐκ Λίθιοπι μόνον ἀλλά καὶ πόρακτι πρόασετι καὶ ἀθρακι καὶ ἐβένον καὶ ἀλλικ; τισίν, ὶὲ ἀλό τὸ μέν ἴδιον ἀντικατηγορείται οἱ ἀστὶν ἄπον καὶ ἔστιν ἐπίσης, τὸ δὲ ἀχώριστον συμβεβηκός οἰλ ἀντικατηγορείται. καὶ τῶν μέν ἰδιον ἐπίσης 10 ἡ μετογή, τῶν δὲ αυμβεβηκότων ἡ μέν μάλλον ἡ δὲ ἤττον.

Είοιν μεν ουν και άλλαι κοινότητές τε και Ιδιότητες των ειρημένων, άλλ εξαρκούσι και αύται είς διακρισίν τε αυτών και της κοινωνίας πα-το ράστασιν.

άνευ τοῦ μέλανος σὰκ ἀν ὑποσταίη Αίθίοψ (οὰκ ἀν superson et apte Αίθίοψ II litter ante Athiop add. 6 A: om. BCLMa El. comment. 2 ante zavri add. zel A: om. BCLMa Boeth. El. commont. semper et omni colloc. Boeth. Περί της διαφοράς των αύτων Α: Περί διαφοράς των αύτων CLa: Περί διαφοράς του ίδίου παὶ τού άγωρίστου συμβεβηπότος Β: Περί τῶν Βίων ίδίου παὶ συμβεβηπότος Μ Boeth. δ lvi μόνερ πάρεστιν είδει collec. a πάρεστιν ΒCLMa: πρόπεστιν Α 8 ôtô A Boeth.: fre CMa: nol fre in ras, B'L" 11 Eloiv] v m.º A 12. 13 ante zapástasiv add. 13 post παράστασην add. τέλος τῆς παρφυρίου είσαγωγῆς ῆτις παραδίδωσιν ήμεν τί ποτέ έστι γένος και τί είδος και τί ίδιον και τί συμβεβηκός και τί το έν αύτοις κοινόν τί τε τὸ διάφορον ΔL

#### INTRODUCCIÓN (ISAGOGE) DE PORFIRIO. EL FENICIO, DISCÍPULO DE PLOTINO DE LICOPOLIS

D UESTO que es necesario, oh Crisaorio , a fin de aprender las I Categorias de Aristóteles, saber qué son el género, la diferencia, la especie, lo propio y el accidente 2 y, puesto que este conocimiento es ventaioso a fin de establecer las definiciones 3 5

Senador romano, discipulo de Porfirio.

2 Tales son las "cinco voces" o "predicables", "los grandes cuadros que permiten clasificar las proposiciones" (LE BLOND J. M., Logique et Méthode chez Aristote, Paris, Vrin, 1970, p. 28). La diferencia entre categorías o predicamentos, por un lado, y predicables, por otro, reside en que las primeras son los géneros supremos que agrupan a los entes (o. si se quiere, a los términos) sin tener en cuenta sus relaciones de atribución (κατά μηδεμίαν συμπλοκήν. Categ 1 b 25). Los predicables son géneros, no de entes o de términos sino de proposiciones (cfr. LE BLOND, op. cit., p. 29). Aristóteles trata los predicables en Top. I, 8-9, enumerando cuatro: la definición, lo propio, el género y el accidente. Los deduce estableciendo que todo predicado de un sujeto es recíproco o no con éste: si le es recíproco constituirá la definición del sujeto (en caso que exprese su quididad) o un propio (en caso que no la exprese); si el predicado no es reciproco con el sujeto, también pueden ocurrir dos cosas, que dicho predicado esté contenido en la definición del sujeto e que no, y según ello se tratará de un género o de un accidente (Top. 103b7-19). Observamos que los predicables que enumera Aristóteles no coinciden con los de Porfirio. Por un lado, Aristóteles -en este pasaje de los Tópicos- incluye la diferencia dentro del género, sin distinguirla expresamente. En segundo lugar, enumera la definición como predicable pues ella "está compuesta del género y de las diferencias". Pero el problema está en el hecho de que Porfirio agrega la especie como predicable. Según Ross (Ariatóteles, trad. D. F. Pró, Bs. As., Sudamericans, 1957, p. 87) "... Porfirio oscureció irreparablemente Ila clasificación de los predicables en Aristóteles] al contar la especie como un quinto predicable. Aristóteles no considera la especie como uno de los predicables sino como el sujeto; porque (con una salvedad por lo que hace a los juicios que predican atributos accidentales) siempre tiene en vista juicios sobre las especies, y no sobre los individuos". De cualquier modo, y sin ánimo de discutir aquí la observación de Ross. Aristóteles al enumerar la definición como predicable está refiriéndose al género actualizado por la diferencia específica, es decir el oídos, esencia o especie.

8 "La definición —escribe Aristóteles— es un discurso (λόγος) que expresa la quididad (τὸ τὶ ῆν εἰνατ) de la cosa" (Τορ. 101 b 38). La definición de una especie (pues no puede haber propiamente definición del indivíduo) está compuesta por su género próximo y por las diferencias. Cfr. Met. 1037 b 29. Τορ. 103 b 15. (13 b 19.

y sobre todo para lo referido a la división y a la demostración ", procuraré, haciéndote una breve referencia " en pocas palabras y a modo de introducción", abordar lo que al respecto han
dicho los antiguos, pero evitando caer en investigaciones muy
profundas y aún encarando limitadamente las más simples. Al
punto, en lo que respecta a los géneros y a las especies y sobre
si son subsistentes o bien si residen en simples pensamientos desnudos y, en caso que sean subsistentes, sobre si son corporales
o incorporales y si están separados o bien si están en las cosas
sensibles y subsisten sólo en relación a ellas ", sobre tal asunto
rehusaré hablar, pues es de naturaleza muy profunda y requiere
un examen más amplio. Intentaré mostrarte enseguida que los
antiguos —y entre ellos principalmente los peripatéticos— han
15 dado detalladas explicaciones de tipo lógico" acerca de estos términos género y especiel y de otros que veremos más adelante.

### Del género

Parece que ni el género ni la especie se dicen en un sentido simple <sup>10</sup>. Pues, se llama género a la colección de cosas que se hallan en una cierta relación con respecto a un único ser y entre sí.

- 4 La división (διαίρεσις), método platónico y de uso fundamental entre los filósofos de la Academia, consiste en el análisis (generalmente dicotánico) del género merced a las diferencias. Recegido y modificado por Aristóteles, le sirvió como método para establecer definiciones y para clarificar las especies. Algunos autores ven en la división platónica el origen del silogismo.
- <sup>5</sup> La demostración (ἀπόδειξις) es el razonamiento o silogismo que partiendo de premisas verdaderas establece nacesariamente la pertenencia de un atributo a un sujeto. El conocimiento demostrativo o apodíctico es el que corresponde a la ciencia y constituye el tema de los Analíticos Posterriores.
  - θ παράδοσις, Boecio traduce por traditio (transmisión),
- 7 En rigor, esta obra de Porfirio no constituye sólo una introducción (εἰσαγωγή) a las Categorias de Aristóteles sino a toda su lógica.
- 8 Se plantea aquí el célebre problema de los universeles. (Cfr. art. de Mercedes Riani en este mismo número. "El destino histórico de la Isagore: el problema de los universeles en la Edad Media".)
- <sup>9</sup> λογικώτερον. Boecio traduce "probabiliter... id est verosimiliter". λογικός es un término de uso corriente en Aristóteles, para quien es sinónimo de διαλεκτικός. Sirve para designar a aquel rezonamiento que parte de premisas probables o que es abstracto y muy general.
- 10 dπλῶς significa "en sentido absoluto", "simple". Es decir, que género y especie no son términos univocos.

significado éste según el cual llamamos género 11 al de los Heráclidas, en virtud de que tiene su origen en un único ser, es 20 decir en Heracles: v también llamamos género al grupo de aquellos que se hallan en relación reciproca por su parentesco respecto de él [Heracles] y que reciben un nombre determinado por estar separados de los otros géneros. Se llama también género. en otro sentido, al principio de la generación de cada cosa, ya sea el generador mismo, ya sea el lugar donde algo se engendró. II De este modo, se dice que Orestes obtiene su género a partir de Tántalo, que Hillo a partir de Heracles v. asimismo, que Píndaro es, por el género, tebano y Platón ateniense, pues la patria también es el principio de generación de cada uno, del mismo modo que lo es el padre. Tal parece ser el significado más usual: 5 en efecto, se llama Heráclidas a los descendientes del género de Heracles y Cecrópidas a los del de Cécrope y a sus parientes. Es así que se ha llamado género, en primer lugar, al principio de generación de cada cosa v. posteriormente, también al grupo que proviene de un único principio, por ejemplo Heracles, v. tras deslindar a este grupo de los otros y separarlo, llamamos géneros de los Heráclidas a la reunión en su conjunto. Bajo 10 otra acepción se llama género a aquello a lo cual está subordinada la especie, siendo llamado así probablemente en virtud de la similitud con las anteriores acepciones. Pues el género, en tal sentido, es también un cierto principio de las cosas que se hallan incluidas 12 en él, y parece contener toda la multiplicidad en él incluída.

No obstante que se habla del género en tres sentidos, la exposición de los filósofos trata del tercero de ellos. Y, al describirlo, han definido al género 1º diciendo que es aquello que se 15 predica 1º esencialmente 1º de una pluralidad de cosas que difíe-

<sup>11</sup> La palabra γένος significaba corrientemente "linaje". El vocablo comparte la misma raíz con γίγνεοθαι (nacer), γένεοις (origen, generación), γόνος γογό (lo que engendra a lo engendrada, padre o descendencia). Traduciremos siempre γέγος por género, no obstante que Porfirio juega con las varias acepciones del término.

<sup>12</sup> Traducimos la expresión "τὸ ὑπό + (acusativo)" (literalmente: lo que está bojo...) por "lo que está incluido en...", versión que mantendremos siempre.

<sup>18</sup> Cfr. Top. 102 a 31.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Para las formas de κατηγορείοθαι preferimos la versión de "predicarse" antes que "atribuirse". En cambio, utilizaremos "se atribuye" para traducir algún pasaje donde aparece λέγεται o bien para aquellos casos donde falta el verbo griego y se requiere agregarlo en la versión castellana.

<sup>15</sup> ἐν τῷ τί ἐστι κατηγορούμενος: literalmente predicado en lo que es

re por su especie, como, por ejemplo, animal. Pues hay predicados que se atribuyen a una sola cosa, como los individuos 16. como ser Sócrates, este hombre y esta cosa, y hay predicados que se atribuven a una pluralidad, como los géneros, las especies, las diferencias, los propios y los accidentes, los cuales se atribuyen de un modo común y no de una manera particular a un individuo. 20 Género es, por ejemplo, el animal, especie es el hombre, diferencia es lo racional, propio es la facultad de reir y accidentes son, por ejemplo, lo blanco, lo negro, el estar sentado. Así pues, los géneros son diferentes de aquello que se predica de una sola cosa en tanto se predican atribuyéndolos a una pluralidad; pero por otra parte los géneros difieren de las especies —que también se predican de una pluralidad- porque las especies, si bien 25 son predicadas de una pluralidad, los componentes de esta pluralidad no difieren entre sí por la especie sino por el número. Pues hombre, que es una especie, se predica de Sócrates y de Platón, quienes no difieren entre si por la especie sino por el número 17, mientras que el animal, que es un género, se predica de hombre, de buey y de caballo, los que difieren entre si por la especie y no sólo por el número. A su vez el género difiere III de lo propio en que éste se predica de una sola especie, de la cual es propio. Lo propio también se predica de los individuos incluidos en la especie: así, la facultad de reir se predica del hombre solo y también de los hombres particulares. Pero el gé-

<sup>(</sup>esencia). Τὸ τί ἐστι, quid est, esencia, es un término técnico aristotélico no del todo equivalenta a τὸ τί βι ἔντις, quod quid esta tesna, quididad, pues esta segunda expresión es más particularizada en comprensión. An, aṭ τί ἐστι de Sécrates es hombre (o sea su είδος), mientras que si preguntamos por su τὸ τί ῆν είντις, estamos inquiriendo por aquello que decimos que Sécrates es por et. (Cfr. Met. 1029b13: ἐστι τὸ τι είντι ἐκάστις 'ὁ λέγεται καθ' αὐτό), es decir su esencia individual y concreta que, además del είδος incloys los atributos esenciales. Un importante desarrollo sobre el origen de estas expresiones y sus diferencias puede verse en P. Ausmaugu, Le Problème de Pêtro ches Aristote, París, P.U.F., 1966, p. 460-72.

<sup>16</sup> τά δτομα: fit. "Los indivisibles", es decir los individuos (indivisibles en género y especie). Claro que Aristóteles a veces utiliza el término δτομα para designar a las especies infirmas (δτομα είδη = είδικότατα).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> τῷ ἀριθμῷ. La contraposición entre cosas que difieren por la sepecie y cosas que difieren por el número se encuentre en Ariabélea. Sócrates y Platón difieren por el número en tanto constituyen distintos casos, distintas particularizaciones de una misma especie, una misma cosa: λοπ-δre. Pero en su singularidad, son dos sustancias distintas. También se usa, para establecer la diferencia entre individuo e individuo, la expresión κοτά μέρος que por su sentido cuantitativo es aníloga a τά ἀριθμῶ.

nero no se predica de una única especie sino de varias que difieren entre sí. Además, el género difiere de la diferencia y de los accidentes comunes, dado que aunque las diferencias y los accidentes comunes también se predican de una pluralidad de cosas diferentes por la especie, no obstante no se predican esencialmente. Pues, si nos preguntan respecto de qué se predican la diferencia, el accidente, diremos que no se predican respecto de la esencia sino más bien respecto de la cualidad. En efecto, al preguntársenos por la cualidad del hombre, decimos que es racional, y al preguntársenos por la cualidad del cuervo, decimos que es negro: lo racional es una diferencia, pero lo negro. en cambio, es un accidente. Y, siempre que se nos pregunte qué es el hombre, responderemos que es un animal, pues el género de hombre es animal. De modo que, lo que delimita al género de los términos individuales predicables de una sola cosa es el ser atribuíble a una pluralidad; en cambio, el ser atribuíble a miembros específicamente diferentes lo delimita de términos tales como las especies o como los propios, al tiempo que el hecho de predicarse esencialmente lo aparta de las diferencias v de los accidentes comunes, cada uno de los cuales se atribuven a las cosas de las que se predican no esencialmente sino respecto de la cualidad de un cierto estado de las mismas. La descrinción que hemos hecho del concepto de género no falla por ser excesiva ni por ser exigua.

#### De la especie

Se llama especie a la forma de cada cosa 16. Es según este sentido que se ha dicho:

"Ante todo, una especie 19 digna de realeza" 20.

18 μορφή: forma. Aristóteles utiliza bastante indistintamente las palabras μορφή y clocç. Aquí Porfirio usa la primera para evitar un juego de palabras entre elfoç = forma y clocç = especie.

<sup>19</sup> Traducimos estereotipadamente είδος por "especie", pero en este veros de Euripides la palabre está usada según su significado corriente de "aspecto" o "figura". Nosotros no creimos prudente traducirla por "especto" (aún asbiendo que en este caso la versión de especie es incorrecta) porque ello hubiera implicado sacrificar el juego seminático que efectúa Portirio entre είδος = aspecto y είδος = especie. La etimológia de la palabra nos remonta al indecurposo useid que expresa la idea de "ver". La antigua forma είδομα significa "aparecer, parecer", είδον es el aoristo 29 del τ. Οράω (= ντγ y la palabra είδολον significa "imagen, fantasma". Tam-

FV

También se llama especie a lo que está incluido en un género dado, tal como solemos decir que hombre es una especie de animai -siendo animal el género- o que blanco es una especie de color y triángulo una especie de figura. Pero, si cuando de-5 finimos al género tuvimos en cuenta a la especie diciendo que el género es lo que se predica esencialmente de una pluralidad de cosas que difieren por la especie, y si ahora expresamos que la especie es lo que está subordinado al género, se hace preciso saber si en la definición de cada uno de ellos será necesario valerse de la definición del otro, puesto que el género es género de algo v la especie es también especie de algo 21. Otro modo de definir la especie es el siguiente: especie es lo que está subor-10 dinado al género y de lo que el género se predica esencialmente. Y aún se la define así: especie es lo que se predica esencialmente de una pluralidad de cosas que difieren por el número. Pero esta última definición solamente puede valer para la especie especialísima 22, que sólo es especie, mientras que las otras definiciones también pueden serlo de las especies que no son especialísimas. Lo que dijimos puede verse más claro de este otro mo-15 do: a lo largo de cada categoría hay algunos términos que son los géneros más generales 23 v también hav otros que son las especies más especiales y, entre los géneros generalisimos y las especies especialísimas hay otros términos. El género generalísimo es aquel por encima del cual no puede haber otro género superior y es especie especialísima aquella más allá de la cual no

bién está relacionada con el perfecto o[5α, pensar. Corrientemente albo; significaba "imagen, aspecto o figura". (Gf. P. CHANTRAINE, Dictionsofire dismologique de la Lanque Greeque, Paris, Klincksieck, 1988-70). Platón usó albo; e lbéa como una de las denominaciones de sus Ideas, y Aristóteles la toma ya como forma (sinónimo de µopó) ya como especie. Porfirio enumerará aquí los tres sentidos de la palabra: el corriente y las dos acepciones técnicas de Aristóteles.

<sup>20</sup> Euripides, Eolo.

<sup>21</sup> Porfirio tiene en cuenta una posible objeción de petitio principii en tanto se definen ambos términos uno por otro. Pero se trata de términos relativos, tal como padre e hijo, o mitad y doble.

<sup>22</sup> εἰδικώτατον. Preferimos "especie especialisima" a otra versión para conservar el superlativo griego, aún pecando de sobreabundancia. El término elδικώτατον no se halla en Aristóteles, quien designa a las especies infimas como ότουα είδη ο δοχατα είδη.

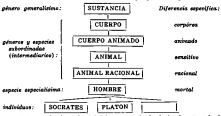
<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> γενικώτατον: género más general o generalísimo, género supremo. Tampoco es utilizada por Aristóteles, quien utiliza πρώτα γένη para designar a los géneros supremos o categorías.

puede haber otra especie inferior y, finalmente, son intermediarios entre el género generalísimo y la especie especialisima los términos que son a la vez géneros y especies, por supuesto que tomados en distintas referencias<sup>24</sup>.

Hagamos claro lo dicho considerando una sola categoría. La sustancia es, ella misma, género, bajo ella está el cuerpo, bajo el cuerpo el cuerpo animado, bajo éste el animal, bajo el animal el animal racional, bajo éste el hombre v. bajo el hombre. Sócrates. Platón v los hombres particulares 23. Pero, entre ellos, la sustancia es el género generalisimo y lo que es solamente género, 25 hombre es la especie especialisima, que solamente es especie, y cuerpo es especie de la sustancia y género de cuerpo animado. Por otra parte, cuerpo animado es especie de cuerpo y género de animal, animal es especie de cuerpo animado y género de animal racional, animal racional es especie de animal y género de hombre 20. v hombre es especie de animal racional pero no va género 20. de los hombres particulares sino solamente especie. Todo lo que está por encima de los individuos y que se predica inmediatamente de ellos, sólo puede ser especie, pero no también género. Pues así como la sustancia -que es lo más elevado por no v

24 Es decir, un intermediario es género en referencia al término inferior y especie en referencia al superior.

25 Tal es el famoso árbol de Porfirio, que podemos representar así:



Acostumbrados a la definición estereotipada de hombre = ominal racional puede sorprender, en primera instancia, que animal racional se tome como género de hombre. Piensese que también el dios, en cuanto ser viviente, es un animal racional, sólo que su diferencia específica es ser inmortal, mientras que la del hombre es ser mortal.

•5

haber nada más sobre ella- es el género generalísimo, así tamhién el hombre —que es una especie más allá de la cual no hay ninguna otra especie, ni nada que pueda ser dividido en especies. sino solamente individuos (pues son individuos Sócrates, Platón 5 v esta cosa blanca) — sólo puede ser especie, o sea última especie v. como dijimos, la especie especialísima. Los intermediarios, por su parte, pueden ser especies respecto de los términos anteriores a ellos, y géneros respecto de los posteriores. De tal modo, ellos tienen dos modos de ser 27; uno en relación a sus términos anteriores, según el cual son llamados especies, y otro en relación a sus posteriores, según el cual son llamados géneros. En cambio, los extremos tienen un único modo de ser: el género generalí-10 simo, por ser el más elevado de todos, en relación a los términos que están debajo de él, pero no ostenta otro modo de ser en relación a lo que estuviera por encima, puesto que es lo más elevado y que es como un primer principio y, según decimos, no podría haber otro género superior más allá de él. También la especie especialísima tiene un único modo de ser en relación a los términos que están por encima de ella y de los cuales es especie, pero en relación a los que le son posteriores no posee un modo de ser diverso, sino que se la considera especie de los indi-15 viduos. Y, se dice que es especie de los individuos en el sentido que los contiene, asimismo se dice que es especie de los términos que están por encima de ella en el sentido de que está contenida por ellos.

Se define, por tanto, al género generalisimo como aquel que, siendo género, no es especie, y además, como aquel más allá del cual no podría haber otro género superior. La especie especialisima se define como aquello que, siendo especie, no es género y que, asimismo, siendo especie, no podríamos ya dividirla en especies, y como aquello que se predica esencialmente de una pluralidad de cosas que difieren por el número. Los intermediarios entre los extremos se llaman géneros y especies subordinados, y cada uno de ellos se coloca como especie y como género, aunque por cierto tomado en relación a una y otra cosa. Por consiguiente, los términos que van desde la especie especialisima hasta VI el género generalisimo se llaman géneros y especies, y también géneros subordinados, a la manera que a Agamemnón se lo llama Atrida, Pelópida y Tantálida y del linaje de Zeus. En las genes

<sup>27</sup> σχέσις, forma sustantiva del verbo ἔχω, que traducimos como "modo de ser".

logías nos remontamos más frecuentemente hasta un término único, digamos por ejemplo Zeus, como princípio; pero en el caso de los géneros y las especies no es así; pues el ser no es un género común y único de todas las cosas, ni tampoco éstas son 5 homogéneas en relación a un género supremo, según dice Aristóteles 28. Pero que quede establecido, como dice en las Categorías, que los diez géneros primeros son como diez primeros principios: v si se los llama a todos entes, se los llama así -dice Aristóteles- por homonimia y no por sinonimia 29. Pues si el ser fuera el género único y común de todas las cosas, se las llamaría a todas entes por sinonímia; pero, por ser diez los géneros primeros, la comunidad existente entre ellos sólo está dada por el nombre y de ningún modo por la noción que el nombre expresa 30. Diez son, pues, los géneros generalisimos, mientras que las especies especialísimas son de número determinado y no infinito; por su parte, los individuos, que están más allá de las especies espe- 10 cialísimas, son infinitos. De aquí que, en el descenso desde los géneros generalisimos hasta las especies especialisimas. Platón 3: aconsejaba detenerse en éstas y proceder descendiendo a través

•#

<sup>2</sup>º Dice Aristóteles en Met. 988 b 22: "No es posible que lo uno y el see sean un gênero de los entals." Y en 1024 b 9: "Se llamen diferentes per el género a les cosas cuyos austratos primeros son diferentes... También se allaman adi diferentes por el género a las cosas que cach ajo diferentes de de categorias del ser (pues, entre las cosas que sed dice que nou, unas significan ya una sustancia, una cualidad, o las otras extegorias antes distinguidad, o las otras extegorias antes distinguidad, el ser cosas cutegorias antes distinguidad efectos circas a una solo."

<sup>25 &</sup>quot;Se llama homónimae a las cousa que tienen sóle el nombre en común, pero el concepto designado por ese nombre es diverso... Por otro lado, se llama sinónimos a las cosas que tienen a la vez comunidad en el nombre e identidad en el concepto" (Categ. 1 a 6-7). Como ejemplo de homonimia, Aristóteles menciona en Eth. Nic. 1179 a 30 la palabra ak-kíç que en griego significa "llave" o "clavícula". En el mismo pasaje de Categ. ejemplifica la sinonima con el hombre y el caballo: entre ambos existe comunidad de nombre (pues ambos son llamados "animal") e identidad en el concepto (en ambos se realiza la esencia del animal).

<sup>3</sup>º No obstante, el ser no es un simple hománimo al estillo de κλείς con respecto a líneve y a clavelual. Escribe Artistóteles en el célebre pasaje de Met. 1003a33: "El ser se dice de muchas maneras, pero en relación a un minos término y a una cierta naturaleza, y no por hománima" (Τό δε δυλέγεται πολλιτικῶς, ἀλλά πρός ξεν καί μίαν τινά φόσην καί ούς φισυύμου). Εl tema del ser como término σπαίρας (CT, ΕἰΑ, Νία. 1008527: κατ' ἀνουόνου). Εl tema del ser como término σπαίρας (CT, ΕἰΑ, Νία. 1008527: κατ' ἀνουόνου) γριοθεματικώ του γριοθεματικώ

<sup>81</sup> Cfr. Filebo 16c, Polit, 262a, Sof. 266a,

16 de los términos intermedios dividiéndolos según sus diferencias específicas <sup>12</sup>; por otra parte, dice que no hay que ocuparse de los infinitos individuos, pues de ellos no podría llegar a haber ciencia <sup>23</sup>. En efecto, al descender hacia las especies especialisimas es necesario proceder dividiendo a lo largo de la multiplicidad, mientras que al remontarse hacia los géneros generalisimos es necesario reducir la multiplicidad a la unidad; pues la especie y más aún el género reconducen la multiplicidad hacia una única naturaleza, en tanto que las cosas particulares e indituales <sup>24</sup>, por el contrario, siempre dividen lo uno en una multiplicidad. En efecto, por su participación en la especie los muchos hombres constituyen uno solo, mientras que, a causa de los hombres particulares el hombre uno y común se hace múltiple; así pues, lo individual tiene siempre la facultad de dividir y lo común, en cambio, tiene la facultad de reunir y unificar.

Tras haber definido el género y la especie diciendo qué es vπ cada uno de ellos, y dado que el género es uno y las especies son múltiples (pues siempre la división del género lleva a la pluralidad de especies), agregaremos ahora que el género se predica siempre de la especie y que todos los términos superiores se predican de los inferiores, pero la especie no se predica ni del género inmediato ni de los superiores: ellos no son, en efecto, convertibles 35. Pues corresponde que los términos semejantes (en extensión] se prediquen de los semejantes -como la facultad de 5 relinchar de caballo- o bien que los términos mayores [en extensión) se prediquen de los menores —como animal de hombre—. pero de ningún modo corresponde predicar los menores de los mayores: en efecto, jamás se podría decir que el animal es hombre, al modo que se puede decir que el hombre es animal. Aquello de lo cual se predica la especie también tendrá necesariamente como predicado el género de la especie, el género del género, hasta el género generalísimo: pues, si es verdadero decir que 10 Sócrates es hombre, que el hombre es animal v que el animal es sustancia, también será verdadero decir que Sócrates es animal y sustancia. Así pues, dado que los términos superiores siempre se predican de los inferiores, la especie se predicará del indivi-

<sup>82</sup> Cfr. infra, nota 38.

<sup>33 &</sup>quot;La razón por la que no hay ni definición ni demostración de las sustancias sensibles individuales, es que dichas sustancias tienen una materia cuya naturaleza es la de poder ser y no ser" (Met. 1039b28).

<sup>84</sup> κατά μέρος και καθ'ξκαστα. Ver supra, nota 17.

<sup>85</sup> divitorogogiv, ser convertible es sinónimo de divitikarevoneiv.

#### LA "ISAGOGE" DE PORFIRIO

duo, el género de la especie y del individuo y, por último, el género generalisimo se predicará del género o de los géneros -si hubiera muchos intermedios y subordinados- y también de la 15 especie y del individuo. En efecto, el género generalísimo se atribuye a todos los géneros que están debajo de él y a las especies y a los individuos, el género que precede a la especie especialísima se atribuve a todas las especies especialísimas y a los individuos, la especie que es solamente especie se atribuve a todos los individuos, finalmente, el individuo se atribuve a un solo ser particular. Individuo se dice de Sócrates, de esta cosa blanca y de 20 este hijo de Sofronisco que se aproxima —en caso de que Sócrates sea el único hijo de Sofronisco. A tales cosas se las llama individuos, porque cada una de ellas está formada por particularidades, cuva reunión no podría nunca ser la misma en otra cosa 36. Pues, las particularidades de Sócrates no podrían ser las mismas en ningún otro ser particular, pero no obstante las correspondientes al hombre -hablo del hombre como entidad co- 25 mún- pueden ser las mismas en una pluralidad de hombres, o. meior dicho, en todos los hombres particulares considerados en tanto hombres. Por lo tanto, el individuo está contenido en la especie, y la especie en el género. El género es un todo, el individuo una parte, la especie es tanto un todo como una parte, pero VIII es parte de otra cosa, y es un todo no de otra cosa sino en otras cosas, pues el todo está en las partes 37.

Acerca del tema del género y de la especie, hemos dicho qué son el género generalisimo, la especie especialisima, los términos que son a la vez géneros y especies, los individuos, y en cuántas maneras se entiende el género y la especie.

#### DE LA DIFERENCIA

La diferencia debe entenderse según un significado común, uno propio y uno propio en el más alto grado. Según el significado común, se dice que una cosa es diferente de otra en tanto se distingue por una alteridad cualquiera, ya sea con respecto a sí misma o a otra cosa: en efecto, Sócrates difiere de Platón por la u alteridad y difiere de sí mismo por haber sido niño y hombre

<sup>36</sup> Dichas particularidades son el conjunto de caracteres accidentales del individuo, que diversifican la especie.

<sup>87</sup> La especie se halla enteramente presente en cada individuo.

adulto, nor estar en actividad o en reposo, y siempre así en las alteridades de sus estados. Según su significado propio, se dice que una cosa es diferente de otra cuando difiere de ella nor un accidente inseparable: accidente inseparable es, por ejemplo, el color verde de los ojos, la forma aguileña de la nariz o la cica-15 triz imborrable de una herida. Según su significado propio en el más alto grado se dice que una cosa es diferente de otra cuando se distingue por una diferencia específica, al modo en que el hombre es distinto del caballo nor una diferencia específica: la cualidad de racional. De modo general, toda diferencia, al agregarse a algo, lo bace diverso; pero las diferencias comunes o propias lo hacen ser distinto (en cualidad), mientras que la dife-20 rencia en el más alto grado propio, la hace ser una cosa otra. Pues, entre las diferencias están las que hacen que algo sea distinto (en cualidad) y las que hacen que sea otro. Las que hacen que algo sea otro se llaman específicas, mientras que las que lo hacen distinto [en cualidad] se llaman simplemente diferencias. La diferencia de racional, al agregarse a animal lo hace ser otro: IX en cambio, la diferencia dada por el moverse sólo lo hace ser distinto [en cualidad] frente al estar en reposo; de tal modo. la primera lo hace ser otro, la segunda sólo lo hace ser distinto. Entonces, según las diferencias que hacen que una cosa sea otra. tienen lugar las divisiones de los géneros en especies 38 y se formulan las definiciones que se dan a partir del género y de las diferencias de tal tipo. En cambio, según las diferencias que 5 hacen que una cosa sólo sea distinta [en cualidad] se constituyen solamente las alteridades y los cambios en el estado.

Retomando la cuestión desde el comienzo debemos decir que, entre las diferencias, unas son separables y otras inseparables. Pues, moverse, estar en reposo, gozar de alud, estar enfermo y cuantas diferencias semejantes haya, son separables; en cambio, 10 ser de naria guileña o roma, o ser racional o irracional, son diferencias inseparables. Entre las inseparables están las que pertenecen por sí y las que pertenecen por accidente. En cuanta de recipir la ciencia, mientras que ser de naria aguileña o ser capaz de recibir la ciencia, mientras que ser de naria aguileña o

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Dice Aristóteles que "toda diferencia específica, añadida al género, constituye una especie" (Τορ. 143b8). La expresión εἰδοποιὸς διαφορά, usada en este pasaje, es un ἄπαξ en Aristóteles.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Un atributo καθ'αὐτό (por si) se opone a un atributo κατά συμβεβηκός (por accidente). Atributos καθ'αὐτά son "los que pertenecen a la asencia" del aujeto (An. Post. 73a34). Tal es su principal significación.

roma le pertenecen por accidente y no por sí. Las diferencias que pertenecen por si están comprendidas en la definición de la sustancia y hacen que (el sujeto) sea otro, en cambio las diferencias 15 por accidente no están comprendidas en la definición de la sustancia ni lo hacen ser otra cosa sino distinto (en cualidad). Las diferencias por si no admiten el más y el menos, mientras que las diferencias por accidente, aún cuando sean inseparables, pueden adquirir aumento o disminución; el género, en efecto, no se predica en mayor o en menor grado de aquello de lo cual pueda ser género, ni tampoco las diferencias del género —según las cuales éste se divide- se predican de él en mayor o en menor grado. Pues estas diferencias son las que completan la definición de 20 cada cosa, y la esencia 40 de cada cosa, nor ser una y la misma. no admite ni el aumento ni la disminución 41; en cambio, ser de nariz aguileña o roma o tener un cierto color, es susceptible de aumentar o disminuir.

Hemos considerado, pues, tres especies de diferencias y hemos distinguido las que son separables y las que son inseparables y, entre las inseparables, volvimos a distinguir las que son por 25 sí v las que son por accidente: a su vez, entre las diferencias X por si están aquellas según las cuales dividimos el género en especies y aquellas según las cuales las cosas divididas se constituven en especies. Por ejemplo, dado que animado y sensitivo 42. racional e irracional, mortal e inmortal, son todas las diferencias por sí de animal, la diferencia de animado y de sensitivo es cons- 5 titutiva de la esencia de animal, pues el animal es una sustancia animada sensitiva, mientras que las diferencias de mortal e inmortal y de racional e irracional son diferencias que dividen al animal: en efecto, por ellas dividimos al género en especies. Pero estas diferencias que dividen al género son las que completan v constituyen las especies; así, animal se divide por la dife- 10 rencia de racional v de irracional y también por la diferencia

<sup>40</sup> τὸ ἐκάστῷ εἶναι. Construcción de infinitivo con dativo empleada a menudo por Aristóteles para significar la esencia. Cfr. Met. 1006a33, 1029b14, et passim.

<sup>41</sup> Cfr. Categ. 2b33: "Parece que la suslancia no admite el más y el menos; quiero significar ... que no puede decirse que toda sustancia sea más o menos lo que ella es".

<sup>42</sup> Traducimos αιοθητικόν por "sensitivo" y no por "sensible", a fin de evitar ambigüedades, pues esta última palabra puede referirse indistintamente al sujeto o al objeto de la sensación. En griego, el objeto sensible se nombra con la palabra αισθητόν.

de mortal y de inmortal. Pero las diferencias de mortal y de racional son constitutivas de hombre, las de racional y de inmortal
lo son del dios <sup>43</sup> y, finalmente, las de irracional y de mortal lo
son de los animales irracionales. Del mismo modo, así como las
ls diferencias de animado e inanimado y esensitivo y no-sensitivo
son las que dividen la sustancia suprema, la diferencia de animado y de sensitivo unidas a la sustancia llevan a la perfecta
constitución <sup>44</sup> del animal, y las de animado y no-sensitivo, a la
del vegetal. Entonces, puesto que las mismas diferencias, tomadas
de un cierto modo, son constitutivas y, tomadas de otro modo,
son divisorias, a todas se las llama diferencias específicas. El
papel principal de ellas concierne a las divisiones de los géneros
20 y a las definiciones, pero dicho papel no lo pueden cumplir las
diferencias inseparables por accidente ni, mucho menos, las separables.

Y, como definición, se dice que la diferencia es aquello por lo cual la especie excede [en comprensión] al género. Pues el XI hombre tiene, como exceso sobre el animal, lo racional y lo mortal; el animal, por cierto, no es ninguna de estas cosas, pues si no ¿de dónde obtendrían las especies sus diferencias? Ni tampoco posee todas las diferencias opuestas, pues en tal caso la misma cosa poseería simultáneamente los opuestos, simo que —como se sostiene con razón—a las diferencias incluidas en él las posee en 5 potencia a todas, pero en acto a ninguna. De este modo, ni surge nada de algo que no es, ni tampoco los opuestos se hallarán simultáneamente en la misma cosa.

También se la define así: la diferencia es aquello que se predica bajo el orden de la cualidad é de una pluralidad de cosas que difieren en especie: en efecto, racional y mortal se predican de hombre en tanto se mienta a hombre bajo el orden 10 de la cualidad y no en el de su esepcia. Porque, si se nos pregunta qué es el hombre, es apropiado decir que es un animal, pero si se nos interroga sobre cuál animal es, responderemos apropiadamente que es racional y mortal. Dado que las cosas están compuestas de materia y forma, o bien tienen una composición anà

<sup>48</sup> Cfr. supra, nota 26.

<sup>44</sup> Usamos esta compleja traducción para expresar los matices de ἀπετέλεσαν que incluye las ideas de logro, acabamiento, perfección.

<sup>45</sup> Ño hemos adoptado una versión uniforme para las expresiones paralelas lv τῷ ποϊὸν τίξοτι κατηγορούμενον yêν τῷ τἰξοτι κατηγορούμενον (literalmente: predicado en...). Aqui usamos "que se predica bojo el orden de..." pero en otros casos hemos preferido una forma adverbial (v. g. en 2.16; "que se predica sencialmente).

loga a la de la materia y la forma, del mismo modo que en la estatua el bronce es la materia y la figura la forma, así también 15 el hombre, como entidad común y como especie, está compuesto del género —que es análoga a la materia— y de la diferencia—que es análoga a la forma «— y el conjunto —animal racional mortal— constituye el hombre, tal como antes ocurría con la estatua.

También se da de estas diferencias la siguiente caracterización: la diferencia es aquello cuya naturaleza es operar la separación de las cosas incluidas en el mismo género: pues lo racional y lo irracional separan al hombre y al caballo, que están incluidos en el mismo género, o sea animal. También se la 20 define así: la diferencia es aquello por lo cual cada cosa difiere de otra. En efecto, el hombre y el caballo no son diferentes según el género: pues tanto nosotros como los animales irracionales somos animales mortales, pero añadido lo racional nos distingue de ellos; asimismo, tanto nosotros como los dioses somos racio- XII nales pero, añadido lo mortal, nos distingue de ellos. Profundizando más sobre el tema se dice precisamente que la diferencia no es uno cualquiera de los términos que separan las cosas incluidas en el mismo género sino que es justamente aquello que conduce al ser de la cosa y que es una parte de su quididad 47. En efecto, la disposición natural para navegar no es una diferencia del hombre, aunque es algo propio de él: pues, por cierto, 5 podríamos decir que entre los animales están los que tienen la disposición natural para navegar y los que no, separando a los que no la tienen de los demás, aun dado que la disposición natural para navegar no es algo que complete la sustancia ni tampoco una parte de ella, sino tan sólo una característica de la misma. porque no es algo tal como las diferencias propiamente llamadas específicas. Sólo serán, ciertamente, diferencias específicas aquellas que hacen diversa a la especie y que están comprendidas en la quididad.

Es suficiente con lo dicho sobre la diferencia.

#### DE LO PROPIO

Se distinguen cuatro significados de lo propio. En primer lugar, es aquello que pertenece accidentalmente a una sola es-

<sup>46</sup> Cfr. Met. 1024b8, 1045a34, 1058a23, Phys. 200b7.

<sup>47</sup> τὸ τί ῆν είναι, cfr. supra, nota 15.

pecie, aun cuando no a toda ella, como, en el caso del hombre, el ejercer la medicina o el hacer geometría. Además es aquello que 15 pertenece accidentalmente a toda la especie, aún cuando no solamente a ella, como en el caso del hombre ser bípedo. Asimismo es aquello que pertenece a una sola especie, a toda ella, y en un determinado momento, como para todo hombre el encanecer en la vejez. En cuarto lugar, es aquello en lo cual se conjugan el pertenecer a una sola especie, a toda ella v siempre, como la facultad de reir en el hombre: pues, aunque no siempre ría, se dice no obstante que posee la facultad de reir no por el hecho de reir siempre sino por tener tal facultad natural; ella le pertenece en forma innata, del mismo modo que al caballo la facultad de 20 relinchar. Esto es lo que se llama propio en sentido estricto. porque es convertible: en efecto, si se es caballo se tiene la facultad de relinchar y si se tiene la facultad de relinchar se es caballo.

#### DEL ACCIDENTE

Accidente es aquello que llega a ser o desaparecer " sin que 25 se produzca la destrucción del sustrato ". Se divide en dos uno es separable del sustrato, el otro inseparable. En efecto, dormir es un accidente separable, en cambio ser negro es un accidente SIII inseparable del cuervo y del etiope, no obstante es posible pensar en un cuervo blanco y en un etiope que haya perdido su color sin que ello suponga la destrucción del sustrato. También se define así: accidente es aquello que tiene la posibilidad de pertenecer o no pertenecer al mismo [sustrato], o bien aquello que no es ni género, ni diferencia, ni especie, ni propio, pero que siempre está subsistiendo en el sustrato.

Tras haber definido todos los términos que nos habíamos propuesto, es decir el género, la especie, lo propio y el accidente, debemos decir cuáles son las características comunes que poseen y cuáles las que fes son propias.

d

<sup>48</sup> Tal cosa indicaba Aristótelas al establecer que el accidente "no es ne cesario ni se da en la mayoría de los casos" (Met. 1025a14, cfr. 1027h29).
49 Preferimos traducir ómoκείμενου por "sustrato" y no por "sujeto", reservando esta última palabra para los casos como 9.15 donde no aparece la palabra griega correspondiente.

#### DEL CARACTER COMUN DE LAS CINCO VOCES

Es común a todas ellas el que se prediquen de una plura- 10 lidad. Ahora bien, el género se predica de las especies y de los individuos, del mísmo modo que la diferencia: la especie se predica de los individuos incluidos en ella, lo propio de la especie de la cual es propio así como de los individuos incluidos en la especie, el accidente se predica de las especies y de los individuos. En efecto, animal se predica de los caballos y de los bueyes, que son especies, y de este caballo y de este buey, que son individuos; e irracional se predica tanto de los caballos y de los bueyes 15 como de los caballos y bueves particulares; en cambio la especie. por ejemplo el hombre, se predica solamente de los particulares: y lo propio, por ejemplo la facultad de reir, se predica del hombre y de los hombres particulares; negro, que es un accidente inseparable, se predica de la especie de los cuervos y de los cuervos particulares; por último, moverse, que es un accidente separable, se predica del hombre y del caballo, pero principal- 20 mente de los individuos, y secundariamente de las especies que contienen a los individuos.

# DEL CARACTER COMUN DEL GENERO Y LA DIFERENCIA

Es común al género y a la diferencia el contener a las especies: en efecto, también la diferencia contiene a las especies. si bien no a todas cuantas contienen los géneros. Pues lo racio-XIV nal, si bien no contiene a los seres irracionales como lo hace animal, contiene no obstante al hombre y al dios, que justamente son sus especies. Cuanto se predica del género en tanto género también se predica de las especies incluidas en él: y cuanto se predica de la diferencia en tanto diferencia también se predicará de la especie que por ella se constituve. En efecto, siendo animal 5 un género, la sustancia y el ser animado se predican de él en tanto género, pero tales cosas se predican también de todas las especies incluidas en el animal hasta llegar a los individuos. Y. siendo racional una diferencia, el estar dotado de razón se predica de él en tanto diferencia, pero el estar dotado de razón no se predicará solamente de la racional sino también de las especies incluidas en lo racional. Es también común al género y a la 10 diferencia el hecho de que, si ellos son suprimidos, se suprime

también lo que está incluido en ellos: de tal modo, si no hay animal no habrá caballo ni hombre y, asimismo, si no hay recional tampoco habrá animal dotado de razón.

## DE LA DIFERENCIA ENTRE EL GENERO Y LA DIFERENCIA

Es característico 496 del género predicarse de más cosas que aquellas de las que se predica la diferencia, la especie, lo propio y el accidente. En efecto, animal se atribuye a hombre, caballo, pájaro v serpiente: cuadrúpedo en cambio sólo se atribuve a los seres que tienen cuatro patas, hombre sólo a los individuos, tener la facultad de relinchar sólo a caballo v a los caballos particulares y, de modo semejante, el accidente se atribuye a un número menor de cosas 50. Pero es preciso considerar a las diferencias como aquello que completa la sustancia del género 51. Además, el 20 género contiene en potencia a las diferencias: a animal, en efecto, se le atribuye ya lo racional, ya lo irracional. Por otra parte, los géneros son anteriores a las diferencias que en ellos están incluidas, por lo cual el género suprime a las diferencias, pero no es suprimido por ellas: en efecto, suprimido animal se suprimen lo racional y lo irracional. Pero las diferencias no suprimen TV al género; pues aunque todas ellas sean suprimidas, aún así se concibe la sustancia animada sensitiva, a saber el animal. Por otra parte, el género se predica bajo el orden de la esencia mientras la diferencia bajo el orden de la cualidad, como ya se dijo. Además el género es uno para cada especie, como animal, género 5 de hombre, mientras que las diferencias son múltiples, por ejemplo racional, mortal, ser capaz de inteligencia y ciencia, por las cuales difiere de los otros animales. Por último, el género es similar a la materia y la diferencia a la forma. Aunque hay otras notas comunes y características del género y de la diferencia. baste con lo dicho.

<sup>4</sup>th Hacemos aguí una excepción a nuestra norma de mantener aiempres a misma traducción para cada palabra griega. Para evitar eventuales confusiones traducimos f2100, con la clásica versión de "propio" cuando la palabra designa categóricamente una de las cinco voces. En cambio, en casos como éste donde f3100 es usado aimplemente como adjetivo, lo traducimos como "característico".

<sup>50</sup> Tratándose, claro está, de accidentes que pertenezcan a cosas incluidas en el mismo género.

<sup>51</sup> O sea, las diferencias que se predican de menos cosas que las que se predica el género son las diferencias divisorias y no las constitutivas.

# DE LO QUE TIENEN EN COMUN EL GENERO Y LA ESPECIE

Género y especie tienen en común el predicarse de una plu- 10 ralidad, como quedó dicho. Entiéndase la especie como especie y no como género, no obstante que el mismo término puede ser especie y género. Es común a ellos, además, el ser anteriores a aquello de lo cual se predican, así como el que cada uno de ellos es un todo.

### DE LA DIFERENCIA ENTRE EL GENERO Y LA ESPECIE

Difieren en que el género contiene a las especies, mientras 15 que las especies son contenidas y no contienen a los géneros: en efecto, el género se atribuye a más cosas que la especie. Además, es necesario que los géneros existan con anterioridad y que. tras haber sido informados por las diferencias específicas. lleven a la perfecta constitución de las especies, por lo cual los géneros son anteriores por naturaleza 52. Y. puesto que los géneros suprimen a las especies pero no son suprimidos por ellas, si hav especie habrá también género, mientras que no siempre por haber género habrá también especie. Asimismo, los géneros se 20 predican por sinonimia de las especies que están incluidas en ellos, pero las especies no de los géneros 53. Además, los géneros exceden [en extensión], por cuanto contienen a las especies que están incluidas en ellos, pero, por otra parte, las especies exceden [en comprensión] a los géneros a causa de sus diferencias peculiares. Por último, ni la especie podría ser un género generalísimo ni tampoco el género podría ser una especie especialísima

<sup>2</sup>º Tal afirmación parece estar en contradicción con la doctrina aristica, pues al escribir Porfitrio "por naturaleza" ("19 docts) se estaria refiriendo a una prioridad ontológica y no lógica meramente. Al respecto, Aristóteles sostiene que "la especie es más sustancia que el género pues está más ecrea de la sustancia primera". Al deliendo problema de la relación entre la lógica aristotélica y la ontología neoplatónica se hace referencia en la Presentación.

<sup>58</sup> O sea, las especies no se predican de los géneros por sinonimia, lo que constituiría una praedicatio innaturalis.

IVI DE LO QUE TIENEN EN COMUN EL GENERO
Y LO PROPIO

Es común al género y a lo propio estar en relación de consecuencia con respecto a las especies: en efecto, si se es hombre se es animal y, si se es hombre se tiene la facultad de refr. Además, les es común el que el género se predique por igual de las especies, y que lo propio se predique por igual de los individuos que de él participan: en efecto, hombre y buey son por igual 5 animales, así como Anito y Meleto tienen por igual la facultad de refr. Les es también común el predicarse por sinonimia: el género de sus correspondientes especies y lo propio de aquello de lo cual es propio.

### DE LA DIFERENCIA ENTRE EL GENERO Y LO PROPIO

Difieren porque el género es anterior y lo propio posterior: es necesario que haya animal para que luego se lo divida por sus 10 diferencias y sus propios. Asimismo, el género se predica de una pluralidad de especies, mientras que lo propio de una especie única de la cual es propio. Por otra parte, lo propio se predica recíprocamente 54 de aquello de lo cual es propio, en cambio el género no se predica recíprocamente de nada; en efecto, si se es animal no se sigue que se es hombre, como tampoco si se es animal se sigue que se tiene la facultad de reir: en cambio, si se es hombre se tiene la facultad de refr. y viceversa. Además, lo 15 propio pertenece a toda la especie de la cual es propio, a ella sola y siempre; el género, por su parte, pertenece a toda la especie de la cual es género, pero no a ella sola. Por último, al suprimirse, los propios no suprimen los géneros, mientras que los géneros. al ser suprimidos, suprimen las especies de las cuales los propios son propios: de tal modo, al suprimirse las cosas de las cuales los propios son propios, también éstos se suprimen.

10

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> No obstante que, como se dijo supra en nota 35, ἀντικατηγορείοθαι es sinónimo de ἀντιστρέφειν, preferimos marcar la diferencia traduciendo el primero por "predicarse recíprocamente" y el segundo por "ser convertible".

## DE LO QUE TIENEN EN COMUN EL GENERO Y EL ACCIDENTE

Es común al género y al accidente, aegún lo dicho, el predi-20 carse de una pluralidad, ya se trate de accidentes separables o inseparables: en efecto, el moverse se predica de una pluralidad, así como lo negro se predica de los cuervos, de los etiopes y de XVII ciertas cosas inanimades.

### DE LA DIFERENCIA ENTRE EL GENERO V EL ACCIDENTE

Género y accidente difieren porque el género es anterior a las especies, mientras que los accidentes son posteriores a las especies: pues, aunque se tome un accidente inseparable, también así aquello en que reside el accidente, es anterior a él. Además, 5 las cosas que participan del género, participan en igual grado, mientras que las que participan del accidente no lo hacen en igual grado, puesto que la participación en los accidentes admite mayor o menor grado, pero la participación en los géneros no. Además, los accidentes subsisten en modo principal en los individuos, mientras que los géneros y las especies son por naturaleza anteriores a las sustancias individuales 55. Asimismo, los 10 géneros se predican esencialmente de las cosas que están incluidas en ellos, mientras que los accidentes se predican bajo el orden de la cualidad o de un estado de cada cosa: si se pregunta, en efecto, cómo es el etíone se responde que es negro v. si se pregunta cómo está Sócrates se responde que está sentado o paseando.

Quedó dicho de este modo en qué difiere el género de los otros cuatro términos o voces, pero a cada uno de estos otros 15 también les acontece ser diferentes de los cuatro; de modo que, puesto que son cinco y que cada uno difiere de los otros cuatro, todas las diferencias resultan ser cuatro veces cinco, o sea, veinte.

• •

<sup>45</sup> Se presenta aquí un problema similar al aludido en la nota 52. En esta pasaje, nuevamente, hay una contradicción con la teoría aristoblica de la prioridad ontológica de los individuos (sustancia primera) con respecto a los géneros y especies (sustancia segunda). Este problema está expresamente aludido en la Presentación.

No obstante no es así 56, pues como los términos son siempre contados uno a continuación del otro y los segundos tienen una diferencia de menos -porque ésta ya fue tomada en cuenta-. los terceros tienen dos diferencias de menos, los cuartos tres y los en quintos cuatro, así todas las diferencias resultan ser diez: cuatro v tres v dos v uno. En efecto, el género difiere de la diferencia, de la especie, de lo propio y del accidente: luego las diferencias son cuatro. Ya quedó dicho en qué la diferencia difiere del género cuando se dijo en qué difiere el género de ella: restará decir en que difiere de la especie, de lo propio y del accidente, y enton-25 ces las diferencias resultan ser tres. A su vez, va se dijo en qué difiere la especie de la diferencia cuando se dijo en qué la diferencia difiere de la especie; y se dijo en qué difiere la especie del xvIII género cuando se dijo en qué difiere el género de la especie: restará decir, por cierto, en qué difiere ella de lo propio y del accidente: las diferencias resultan entonces ser dos. Quedará por ver en qué difiere lo propio del accidente, pues ya antes se dijo en qué difiere de la especie, de la diferencia y del género cuando s se consideró la diferencia de ellos respecto de éste. Por consiguinte, si tomamos cuatro diferencias del género respecto a los demás, tres de la diferencia, dos de la especie y una de lo propio al accidente, las diferencias serán en total diez, cuatro de las cuales -las del género respecto a las demás- hemos expuesto anteriormente.

## DE LO QUE TIENEN EN COMUN LA DIFERENCIA Y LA ESPECIE

Es común, pues, a la diferencia y a la especie el que se participe de ellas en igual grado: en efecto, los hombres particulares participan en igual grado del hombre y de la diferencia que es lo racional. Les es también común el estar siempre presentes en aquello que de ellas participa: en efecto, Sócrates es siempre racional, y Sócrates es siempre hombre.

6º Mediante un extense desarrollo Porfirio intenta mostrar que las diferencias resultantes de la comparación de cada una de las cinco voces con que cada una de las otras suman 10 y no 20 como ingenuamente se podría creer. Expresándolo en términos de nuestra matemática, quiere demostrar que se trata de combinaciones y no de permutaciones.

j.d.

# DE LA DIFERENCIA ENTRE LA ESPECIE Y LA DIFERENCIA

Es característico de la diferencia ser predicada bajo el orden de la cualidad mientras que la especie lo es bajo el orden de la esencia: en efecto, aunque se tome al hombre como una cualidad, no podría ser en sentido absoluto una cualidad, salvo en tanto subsisten en él las diferencias que se agregan al género 67 [para constituirlo]. Además se observa a menudo a la diferencia en una pluralidad de especies, al modo que cuadrúpedo se atribuve a numerosos animales diferentes en especie, mientras 20 que la especie se atribuve sólo a los individuos incluidos en la especie. Por otra parte, la diferencia es anterior a la especie que le corresponde: en efecto, lo racional, al ser suprimido, suprime al hombre 58, pero el hombre, al ser suprimido, no suprime a lo racional, pues aún está el dios. Además, la diferencia entra en composición con otra diferencia: en efecto, lo racional y lo mortal entran en composición para la realización del hombre. La XIX especie, en cambio, no entra en composición con otra especie de modo de que se genere otra especie; un determinado caballo se une a un determinado asno para la generación de una mula, pero en un sentido absoluto el caballo en composición con el asno no pueden llevar a la perfecta constitución de una mula \*\*.

# DE LO QUE TIENEN EN COMUN LA DIFERENCIA Y LO PROPIO

La diferencia y lo propio tienen en común el que las cosas 5 que de ellas participan lo hacen en igual grado: en efecto, los seres racionales son racionales en igual grado y los que tienen

- 51 La especie es un quale quid, una "cierta cualidad", en tanto significa una sustancia en cierto modo cualificada" (Categ. 3b10), a saber, por sus diferencias constitutivas. En este pasaje, Aristóteles diferencia al individuo (τόδε τί) de la sustancia segunda (que es un ποίον τί = quale quid).
- 58 Entiéndase: "la supresión de lo racional determina la supresión del hombre. Varias veces más encontraremos esta construcción, que quisimos volcar literalmente.
- 59 Según la observación del comentador Amonio (in Porphyrii Isago gan, ed. Busse, op. cit., 125, 11) la generación de la mula no se hace Εκ τῶν καθόλου, ἀλλ'ἐκ τῶν μεριστῶν, no a partir de lo universal sino a partir de los particulares.

15

la facultad de reir la tienen en igual grado. Además ambos tienen en común el estar presentes siempre y en cada sujeto: en efecto, aunque el bipedo sea mutilado, no obstante siempre se lo llama bipedo en referencia a que lo es por naturaleza; así también la facultad de reir se tiene por naturaleza siempre, pero no por el hecho de que siempre se ríe.

# DE LA DIFERENCIA ENTRE LO PROPIO Y LA DIFERENCIA

Es característico de la diferencia el que ésta se atribuye a menudo a una pluralidad de especies, por ejemplo, lo racional se atribuye al dios y al hombre, mientras que lo propio se atribuye a una única especie, de la cual es propio. Además, la diferencia está en relación de consecuencia respecto a aquello de lo cual es diferencia, y no le es convertible; los propios en cambio se predican reciprocamente de aquello de lo cual son propios debido a que son convertibles.

# DE LO QUE TIENEN EN COMUN LA DIFERENCIA Y EL ACCIDENTE

Diferencia y accidente tienen en común el atribuirse a una pluralidad; les es también común, con referencia a los accidentes inseparables, el estar presentes siempre y en cada sujeto: es, efecto, lo bípedo está siempre presente en todo cuervo, del mismo modo que lo negro.

# 20 DE LOS CARACTERES PECULIARES DE LA DIFERENCIA Y DEL ACCIDENTE

Difieren porque la diferencia contiene, pero no es contenida: XX en efecto, lo racional contiene al hombre. Los accidentes, en cambio, en cierto modo contienem, porque se hallan en muchas cosas, pero en otro modo son contenidos, porque los sustratos pueden recibir no un único accidente sino muchos. Además, la diferencia no puede aumentar ni disminuir, mientras que los accidentes admiten el más y el menos. Y las diferencias contrarias no se mezclan, en tanto que los accidentes contrarios pueden mezclarse.

10

#### LA "ISAGOGE" DE PORFIRIO

Tales son los caracteres comunes y peculiares de la diferencia y de los otros [términos o voces]. Quedó dicho, pues, en qué difiere la especie del género y de la diferencia en el momento en que dijimos en qué el género y en qué la diferencia difieren de los otros.

10

## DE LO QUE TIENEN EN COMUN LA ESPECIE Y LO PROPIO

Es común a la especie y a lo propio el predicarse recíprocamente uno de otro; en efecto, si se es hombre se tiene la facultad de reir v. si se tiene la facultad de reir, se es hombre. Se diio va varias veces que la facultad de reir debe ser considerada como el hecho de estar dotado por naturaleza de risa. Además, las especies se hallan en igual grado en las cosas que de ellas participan, así como los propios en las cosas de las cuales son propios. 15

DE LA DIFERENCIA ENTRE LA ESPECIE Y LO PROPIO

La especie difiere de lo propio en que ella puede ser género de otras especies, mientras que es imposible que lo propio seapropio de otras especies. Además, la especie subsiste con anterioridad a lo propio, mientras que lo propio se sobreagrega a la especie: en efecto, es necesario que hava hombre para que hava facultad de reir. Por otro lado, la especie siempre está presente en 20 acto en el sustrato, mientras que lo propio lo está algunas veces y en potencia: Sócrates, en efecto, es siempre hombre en acto. pero no siempre rie, aunque siempre está dotado por naturaleza de la facultad de reir. Por otra parte, las cosas cuvas definiciones son diferentes, también ellas son diferentes; y es una definición de la especie la que dice que es aquello que está incluido en el género, y la que dice que es aquello que se predica esencial- XXI mente de una pluralidad de cosas que difieren por el número, v otras tales, mientras que es definición de lo propio la que dice que es aquello que pertenece a una sola [especie], siempre v a toda ella.

# DE LO QUE TIENEN EN COMUN LA ESPECIE Y EL ACCIDENTE

Es común a la especie y al accidente el predicarse de una pluralidad, pero los demás caracteres comunes son escasos, porque media la mayor distancia entre el accidente y aquello de lo cual es accidente.

#### DE LA DIFERENCIA ENTRE LOS MISMOS

Es característico de cada uno, a saber, que la especie se predica esencialmente de aquello de lo cual es especie, y que el acci10 dente se predica bajo el orden de la cualidad o de un cierto estado. Y que cada sustancia participa de una única esencia pero de
varios accidentes, tanto separables como inseparables. Además,
las especies son concebidas con anterioridad a los accidentes, aunque éstos sean inseparables (pues es necesario que haya sustrato
para que en él pueda residir un accidente); en cambio los accidentes naturalmente se generan con posterioridad y tienen una
naturaleza episódica. Por último, la participación en la espe16 cie se da en igual grado, mientras que la participación en el accidente —aunque éste sea inseparable, no se da en igual grado:
así pues un etiope puede tener la piel de una negrura más tenue
o intensa que otro etiope.

Resta hablar de lo propio y del accidente; pues ya quedó dicho en qué lo propio es diferente de la especie, de la diferencia y del género.

### 20 DE LO QUE TIENEN EN COMUN LO PROPIO Y EL ACCIDENTE INSEPARABLE

Lo propio y el accidente inseparable tienen en común el que aquello en lo cual se considera que residen no subsiste sin ellos: XXII pues saí como sin la facultad de reir no subsiste el hombre, tampoco podría subsistir el etíope sin lo negro. Y tal como lo propio está presente en todo sujeto y siempre, también lo está el accidente inseparable.

60 ἐπεισοδιώδη. Boecio traduce por adventicias.

#### DE LA DIFERENCIA ENTRE LOS MISMOS

Son diferentes porque lo propio está presente en una sola especie, así como la facultad de reir en el hombre, mientras que el accidente inseparable, por ejemplo lo negro, no sólo está presente en el etiope sino también en el cuervo, en el carbón, en el chano y en algunas otras cosas. De ahí que lo propio se predica reciprocamente de aquello de lo cual es propio, y en igual grado, mientras que el accidente inseparable no se predica reciprocamente. Además, la participación en los propios se da en igual grado, mientras que la participación en los accidentes es ya mavor, ya menor.

Hay, por cierto, otras características comunes y peculiares de los términos mencionados, pero éstas bastan al propósito de discernirlos y de ubicar lo que tienen en común.



# EL DESTINO HISTÓRICO DE ISAGOGE: EL "PROBLEMA DE LOS UNIVERSALES" EN LA EDAD MEDIA

Por Mercedes Riani .

Un texto sencillo de lógica para un discípulo poco aventajado; no mucho más que eso intentó Porfirio en Isagoge, que de hecho consiste en un pequeño diccionario de términos técnicos. El prólogo apenas de una gran obra sistemática y coherente, de la que la Edad Media perdió todos los demás capítulos. Algunos le fueron llegando como por entregas con intervalos de siglos y en contextos casi irreconocibles: otros, sólo el Renacimiento los recobraría. No es pues de extrañar su singular destino. Había que reconstruir, adivinar, continuar hipotéticamente las tenues líneas allí insinuadas. Posiblemente en ningún otro momento de la cultura occidental se hizo tanto con tan poco. De hecho el legado filosófico que recibe la Edad Media de la Antigüedad -hablamos siempre de Occidente- es mínimo. La Patrística latina, incluyendo también a San Agustín, se había nutrido esencialmente de la tradición retórica. Virtualmente exterminadas las hereijas gnósticas, que bien que mal tenjan un cierto barniz helénico, desaparecían los últimos temas que todavía traían ecos -muy lejanos- de una especulación filosófica. Después de la muerte de Boecio, ocurrida cuatro años antes de la clausura de las escuelas de filosofía de Atenas por Justiniano (529), en los reinos bárbaros de Europa no queda prácticamente nada del edificio intelectual clásico. Apenas uno que otro islote de compiladores más o menos sonambúlicos. Isidoro de Sevilla, Beda el Venerable, las desconcertantes escuelas inglesas, a las que Carlomagno tendrá que ir a buscar hasta sus maestros de primeras letras. Pero de todas maneras el mismo gran Alcuino, civilizador de la Galia, será apenas un buen gramático y mediocre teólogo. Y todo hace pensar que no por falta de terreno propicio. sino de material sobre el que basar la especulación. La Europa

Becaria del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas.

bárbara podía ser pobre, y de hecho lo era de solemnidad, pero escondía brotes dispuestos a germinar ante el menor estímulo. Por eso bastará un acontecimiento por demás fortuito, el Corpus Areopagiticum incluido en un regalo de la embajada bizantina de 827 al rey franco, para que se produzca inmediatamente una verdadera explosión metafísica, que nace adulta en la vasta síntesis de Erígena.

Recién a partir de este despertar pues, en pleno siglo IX, los textos sonambúlicamente trasmitidos por los claustros y las escuelas catedralicias vuelven a vivir, y recién entonces la modesta Isagoge, que se usaba sólo para enriquecer los análisis gramaticales o practicar estilo en el todavía elegante latín de Boecio, está en condiciones de dar origen a la primera lógica medieval, e indirectamente a la primera reflexión metafísica sistemática, a través del llamado "problema de los universales". El siglo XII, orgulloso de haber recobrado el resto del Organon, la denominará con cierta condescendencia logica vetus o logica anticuorum.

¿Con qué contaba, exactamente, esta logica vetus? Con un tratado de Mario Victorino, De definitionibus (su traducción de Porfirio ya sólo tenía predicamento entre los gramáticos), los Tópicos de Cicerón (más un comentario de Boecio) y De interpretatione del Pseudo Apuleyo. Lo demás era todo de Boecio, traducciones de Aristóteles y comentarios: a las Categorías (y en apêndice la Isagoge de Porfirio, a su vez con dos comentarios) y a De interpretatione. Estrictamente apenas hubiera elazazado para hacer una lógica formal apenas distinguible de la gramática, de no ser por los horizontes que abrió la frase de Porfirio que figura en la primera página de Isagoge:

"... en lo que respecta a los géneros y las especies, y sobre si on subsistentes o bien si residen en simples pensamientos desnudos y, en caso de que sean subsistentes, sobre si son corporales o incorporales y si están separados o bien si están en las cosas sensibles y subsisten sólo en relación a ellas, sobre tal asunto rehusaré/hablar, pues es de naturaleza muy profunda y requiere un examen más amplio" ( 1.10).

El poder sugestivo de esta frase, ya muy grande de por sí, quedó reforzado por las "respuestas" que intenta Boecio en su comentario respectivo, y que hicieron sospechar algo del refinamiento a que había llegado el problema en la Academia Media. En efecto, el debate sobre la naturaleza de los conceptos universales era muy típico del estoicismo, "aunque —dice Sexto Empirico [Adv. math. VII, 262]— la batalla en torno de ellos sigue siendo interminable" καίπερ ἀνηνότου καθεστώσης τῆς περὶ αὐτῶν μάγης.

La primera posibilidad, si son "simples pensamientos desnudos", había sido defendida desde Gorgias hasta Antístenes y en algunos estoicos (Atenodoro, Cornuto, Eustaquio); la segunda, si son realidades en sí pero corpóreas, también encontraba defensores entre los estoicos de la Academia Antigua, coincidiendo con la teoría "materialista" de la sensación y el conocimiento; la tercera, si son "realidades en sí incorpóreas y senaradas" era obviamente la teoría platónica, y la cuarta, "separadas pero que no subsisten sino en la cosas sensibles", correspondía a Aristóteles y a Alejandro de Afrodisia. La posición de Porfirio mismo va se examinó en la Introducción: Boecio, que aparece tan aristotélico en su "Comentario", se muestra decididamente platónico en De consolatione philosophiae, y en cuanto a los comentadores griegos de Isagoge, en general de tendencia platonizante, Boecio o no los conoció o no los tuvo en cuenta, aunque eran casi contemporáneos suvos (Ammonio de Hermis es estrictamente de su generación): pertenecían al otro mundo, el mundo bizantino.

Sin embargo en la Edad Media estas nosiciones va no se repitieron. El problema del universal no es un problema lógico ni gnoseológico; es metafísico, y como tal resulta de todo un estilo de pensamiento. Purus logicus -dirá mucho más tarde Guillermo de Occam- non habet disputare utrum universalia quae sunt termini propositionum sint res extra animam vel tantum in anima vel in voce vel in scripto; utrum autem illud commune sit reale vel non sit reale, nihil ad eum sed ad metaphusicum. La Edad Media recibió el problema del universal planteado en los términos de Porfirio y así planteado lo conservó, pero al no recibir también la correspondiente metafísica debió responderlo en los términos de otra. De ahí que no sea muy esclarecedor usar iguales expresiones académicas como "realismo", "nominalismo", "terminismo", "conceptualismo", etc., para clasificar las soluciones posibles al problema de los universales, como si fueran equivalentes en todos los tiempos: entre el "nominalismo" de Gorgias y el de Roscelino, o entre el "realismo" de Platón y el de Erígena, por ejemplo, hay más diferencia que entre Abelardo y Guillermo de Champeaux, para citar dos rivales que en efecto puede decirse que llegaron a las manos por el asunto de los universales. Si

se quiere ser preciso, los rótulos se multiplican indefinidamente -el diccionario de Ferrater Mora reseña no menos de siete posiciones "puras", sin contar las combinadas-, y si se quiere ser didáctico ocurre que los rótulos no le caen a la medida a nadie v hasta pueden ser intercambiados. Tomemos el Dictionnaire de Théologie Catholique de Vacant-Mangenot: a poca distancia, Abelardo es sucesivamente "realista" en el artículo correspondiente (M. M. Gorce, t. XIII, col. 1849 ss.), junto con ¡Roscelino!, v "nominalista" en el de Vignaux sobre Nominalismo (t. XI. col. 730 ss.); idéntica ubicuidad presentan Amalric de Bène. David de Dinant y otras figuras menores; el esforzado traductor italiano de Isagoge, Bruno Maioli, prefiere cortar por lo sano: no hubo jamás ningún nominalista en la Edad Media (ob. cit., p. 90, en nota). Por eso preferimos evocar a cada autor en lo posible con sus mismas palabras, con la amplitud de contexto que nos permita la índole introductoria de este eaxmen, y siguiendo un orden modestamente cronológico; el orden sistemático, que puede ser legítimo para tratar un problema estrictamente lógico -por ejemplo, el del universal como término predicable de muchos- resulta poco útil para examinar el problema metafísico de la naturaleza y valor del universal en tanto estructura mental significativa.

En este sentido el "problema de los universales" interesa no sólo a la filosofía (suponiendo que en algún momento se haya dado aislada en la Edad Media) sino a la teología, y no lateralmente sino en su mismo centro. De ahí los apasionamientos, de otro modo incomprensibles, que acompañaron la querella de los universales. No podemos entrar aquí en ese vastísimo problema; insinuemos tan sólo que las interpretaciones de la naturaleza de Dios y su relación con el hombre, dogmas como la Trinidad, la Encarnación y la Redención, la índole del pecado original, la presencia real en la Eucaristía, la predestinación o libertad del alma, la posibilidad de conocer a Dios, la naturaleza de los ángeles, el orden del mundo y por tanto una imagen de lo social y político, etc., dependen directamente de lo que se decida sobre el alcance y validez del conocimiento por universales, y que la noción de "definición", nervio de la Teología y gran caballo de batalla en Bulas y Concilios, está ligada estrictamente al modo en que se interpreten las aparentemente neutras quinque 20000

Hecha esta aclaración, podemos volver a la logica vetus. Casi contemporáneo de Erígena, Rhabanus Maurus (784-856), el Alcuino alemán, tiene para nuestro problema sólo el mérito de ser el iniciador, en el caso de que sean realmente suyas las glossa a Isagoge y De interpretatione que se le atribuyen. En todo caso, son de alguien de esa época. De todas maneras, no hay en ellas una meditación sobre la naturaleza del universal: simplemente se analiza lo que hoy llamariamos su formación psicológica, sin oue se dé tampoco una clara teoría de la abstracción.

Si la expresión "realismo de los universales" tuvo alguna vez un sentido, no cabe duda que es a Juan Escoto Erígena (810-877) que corresponde aplicarla. Dotado de una intuición certera que le viene dada por su experiencia mística, a partir de los pobres datos de la Patrística reconstruye el platonismo y el neoplatonismo que la habían inspirado. En su cosmovisión monista, lógica, física y metafísica se equivalen estrictamente: los géneros y especies son a la vez entidades lógicas que nuestro pensamiento maneja en el juicio y realidades ontológicas cuya jerarquía -la misma que nuestro pensamiento descubre- constituye la ley de los seres, e incluso el orden de "las Ideas en el Verbo", cuya "teofanía" se expresará en la creación. Una creación que se parecerá mucho más a la procesión plotiniana que a la creatio ex nihilo del Génesis... La influencia de Erígena fue decisiva. Sobreviviente a varias condenas eclesiásticas, estará presente, en mayor o menor medida, en todos los realismos que le sigan.

En el mismo siglo cabe mencionar el caso del gramático Heirico de Auxerre (841-876), que aunque erigeniano en su cosmovisión, hace notar en sus comentarios a lsagoge y De interpretatione que la lógica de Aristóteles y Porfirio se refiere a "nombres" y no a "cosas", que por lo demás era lo que explicaba el mismo Boecio. Sin embargo, como este "nominalismo" avant la lettre era muy normal en un gramático, pasó completamente desapercibido incluso para su autor, que lo hace convivir en plena armonía con el realismo erizeniano.

El intermedio oscuro del siglo X, demasiado ocupado con la invasión normanda, ve nacer sin embargo la logica nova: de esta época datan los primeros manuscritos conservados de los comentarios de Boecio a los Primeros y Segundos Anulticos, Tópicos y Argumentos Sofisticos de Aristóteles. Con toda seguridad, al menos, el polifacético benedictino Gerbert d'Aurillac (muerto como Silvestre II, Papa, en 1003) enseñaba todo el Organon en los doctos noviciados de la orden de Cluny.

Este enriquecimiento de la lógica sin un paralelo enrique-

cimiento del campo a que aplicarla parece haber provocado cierta euforia descontrolada en un primer momento: lo que en el siglo XIII se convertirá en una verdadera insurrección de la Dialéctica contra las demás artes liberales, que terminarán fagocitadas por ella, en el siglo XI es todavía apenas un juego intelectual fascinante pero cuyos fines no se ven aun muy claros. O termina en una mera erística (Anselmo el Peripatético), o termina en una crítica superficial a la teología (Berengario de Tours), y en ambos casos justifica las apasionadas arengas anti-dialécticas del tipo de Pedro Damián († 1072). Es en este clima de confianza algo ingenua en la racón como lógica que se plantea por primera vez formalmente la "querella de los universales". Sus protagonistas son Anselmo de Camterbury (1033-1109) y Roscelino de Compière (1050-1120).

Aunque la posición exacta de Roscelino aparece desfigurada por los ataques apasionados de sus adversarios —que consiguen finalmente su condena por "triteísmo" - y los poquísimos textos que han quedado apenas permiten reconstruir su pensamiento, el uso que hace de sus ideas su discípulo Abelardo, y las alusiones de Anselmo, dejan suponer: 10) que Roscelino es un partidario de la sententia vocum (primus in nostris temporibus in logica sententiam vocum instituit, dice de él Othon de Freisingen), de los que conceden a las ideas generales sólo la realidad material de la vox, o sea de lo que Boecio llama percussio aeris sensibilis, vox vero flatus per quasdam gutturis partes egrediens, quae arteriae vocantur, qui aliqua impressione formatur, y Anselmo lo incluye entre los dialectici, imo dialectice haeretici qui nonnisi flatum vocis putant esse universales substantias (los dialécticos, o mejor dicho, los dialécticamente heréticos, que consideran que las sustancias universales no son sino un soplo de la voz), y 20) que para Roscelino el correlato significativo de estas meras voces que son los universales se agota en los respectivos individuos que mienta. La pobreza de materiales con que contamos no nos permite suponer algún tipo de teoría del conocimiento en Roscelino, aunque la va muy elaborada que sostiene Abelardo de muy joven nos hace pensar que algo debe a su maestro.

En oposición consciente a Roscelino —sin esta incitación, y sobre todo sin las consecuencias teológicas que tenía la posición de los nominales, el problema no parecía muy a propósito para tentar a un hombre como él—. Anselmo se reconoce partidario de las substantiae universales, pero en un horizonte mucho más vas-

13,

1f

to que el "nominalista" de Roscelino, o por lo menos del Roscelino que nos queda. Anselmo es platónico no a través de Dionisio, como Erígena, sino de Agustín: el ser actual del mundo preexistió en las "Ideas en Dios" y aun ahora saca su realidad de estas Ideas, que en el plano lógico son precisamente los universales. Pero universales no en tanto voces (que son diferentes según cada lengua, anota finamente Anselmo) sino como "palabra interior" que corresponde a la esencia. No le interesa pues el universal como término sino como concepto, en el mismo sentido que se dará después en Duns Escoto. No es pues que haya "procesión" ni "teofanía"; hay grados de perfección -según su mayor o menor adecuación con la Idea en Dios- que corresponden con grados de realidad, y que el intelecto humano está facultado para captar en esa jerarquía. Esta confianza en la razón. basada en la teoría agustiniana de la iluminación, por un lado. y por otro en el hecho de que por "filosofía" se entiende en el siglo XI exclusivamente la Dialéctica, mero instrumento sin contenido propio, permite pasos como el famoso "argumento ontológico": la "idea" del ser más perfecto corrresponde sin fisuras a la del ser más real; no hay ningún salto ilegítimo de la esencia a la existencia porque para el realista famás hay abismo entre ambas: se trata de dos órdenes de jerarquias estrictamente equivalentes. Anotemos de paso, ya que aludimos al Proslogion, que su apretada cadena de razonamientos reposa integra sobre una serie de convenciones de escuela sobre qué debe ser una definición, en especial la llamada "definición por el propio", y que estas convenciones, provenientes todas de Isagoge y de los comentarios de Boecio, hasta el indomable Gaunilón las acepta sin chistar.

Cierto que es artificial estudiar un problema de a siglos, pero la tentación de aislar en un bloque el milagro cultural del siglo XII es demasiado grande. Siglo de las Cruzadas, de las reformas monacales, del nacimiento de las monarquias nacionales, de las grandes rutas comerciales del este, del florecimiento de las comunas, de la primera y tal vez última apertura comprensiva al Islam, de la "civilización" de las cortes feudales, de la poesía lirica, de la más alta perfección del gótico y de la curiosidad universal y el equilibrio humanista, donde hasta el bárbaro y sombrío Bernardo de Clairvaux sabía citar a los antiguos. En el mismo espíritu humanista, pero con soluciones aparentemente opuestas al eterno problema de Porfirio, encontramos a la vez el reducto más brillante del "realismo", la escuela de

Chartres, y simultáneamente el primer defensor crítico del "nominalismo", Pedro Abelardo, o Esbaillart, en la grafía de la fonca.

Los "chartrianos" forman un bloque homogéneo cuyo denominador común es el cultivo armónico de las siete artes liberales, a las que se añade la Física, la Mecánica y la Economía, que es más bien una especie de economía política de fundamento teocrático. Y todo sobre la base de las "humanidades" clásicas. ahora con neto predominio de Platón, que se lee en gran parte en sus originales. Las primeras traducciones del Fedón y el Menón son de esta época.. y el Timeo nunca había perdido popularidad. Bernardo de Chartres († 1124), el gramático de la escuela, trata pues todavía el "problema de los universales" como un lingüista; en vez de preguntarse por el ser del universal, lo plantea en términos de aquello que constituye la unidad del conjunto formado por una raíz idiomática y sus derivados, que funcionan como la Idea platónica y sus "participaciones"; se mantiene viva la intuición de los gramáticos alejandrinos, que hablaron de una "flexión" de las palabras que iban "declinando" desde el sustancial nominativo a través de sucesivas caídas ("casos") cada vez más próximas a lo contingente. "Realismo", pues, si cabe: las palabras son espejo de la realidad metafísica, y se comportan como ella.

Idéntico platonismo, pero mucho más marcado por la influencia de Erígena y bordeando por muchas zonas el panteísmo, encontramos en Gilbert de la Porrée (1076-1154), y mucho más en el fundamentalmente "científico" Guillaume de Conches (1080-1145) y en el teólogo pitagorizante Thierry de Chartres († 1155), al que la tradición atribuye haber enseñado aritmética a Abelardo; en rigor pudo haber enseñado aritmética a toda la cristiandad, dada la extensión de sus conocimientos. En el comentario a las Categorías de Gilbert de la Porrée encontramos una curiosa simbiosis de la teoría de la abstracción de Alejandro de Afrodisia (conocida a través de Boecio) con el realismo platónico más insobornable. Los géneros y especies no son "sustancias"; sólo los individuos lo son, pero no conforme a la tradición aristotélica sino a la platónica: ser "sub-stantia" es poseer capacidad de sostener y causar los atributos; ergo, sólo las Ideas lo son. Los géneros y esecies son en cambio "subsistencias", porque no necesitan de accidentes para ser. En este sentido toda sustancia es una subsistencia, pero no recíprocamente. Estas "subsistencias" genérica y específica están realmente presentes en las cosas individuales de este mundo, pero la razón humana no puede captarlas directamente, sino por una comparación, que construye primero una "colección" de la que abstrae la "subsistencia específica", y repliendo la operación sobre una colección de subsistencias específicas, abstrae la "subsistencia genérica". Y, conforme al espíritu erigeniano, se recorre así el camino inverso al secuido nor la creación-teofanfe.

Juan de Salisbury (1110-1180), perteneciente ya a la segunda generación de chartrianos, y que reviste de cierto amable escepticismo el afán fáustico de la escuela, como su antecesor Sexto Empírico vuelve a calificar de "insoluble" el problema de los universales; lo único que puede válidamente investigarse es el modo en que llegan a formarse en el pensamiento humano. Su teoría de la abstracción será mucho más cenidamente aristotélica que la de Gilbert de la Porrée y se acercará más a la de Abelardo; comparación, y elección de lo semejante operada por la atención

El espírito de Chartres encuentra algo así como una vulgarización en las grandes "Enciclopedias" del siglo, de las que el De imagine mundi de Honoré d'Autun constituve el ejemplo típico. No sólo por el universo claramente platónico que allí aparece -siempre el Platón del Timeo- y por la inagotable curiosidad que manifiesta, sino también por un verdadero "realismo de los nombres" que representa una especie de versión popular del realismo de los universales de la escuela chartriana. Esta tendencia se expresa en la deducción de la naturaleza y propiedades de algo a partir de la etimología de su nombre -ejercicio que practican también los alquimistas— y también en la identificación de los seres con su correspondiente simbolismo: la cosa es, pues, su nombre, o su significado o concepto, o éstos son "cosa", que equivale lógicamente a lo mismo. Cierto que nos encontramos mucho más cerca del pensar mágico que del especulativo, pero seguramente no hay un abismo tan grande entre ambos: en todo caso no lo hav en el siglo XII, y el hecho nos demuestra que el realismo es más una atmósfera que una posición de escuela.

En cuanto al adversario de Abelardo, Guillermo de Champeatre († 1120), profesaba algo así como un realismo empírio de los universales son realmente "cosas", cosas que están ahí, y la cuestión es saber si están enteras o de a pedacitos en las correspondientes especies. El planteo es artificioso, de cierta bastedad didáctica que parece enpasda para los \*\*

alumnos más jóvenes de los colegios parisinos, los candidatos al baccalaureus artium que debían obligatoriamente asistir a cursos de Dialéctica, y que, con motivos o sin ellos, aparecen en la literatura goliarda como seres de pétreas molleras venidos de leianos países y hablando cada cual un latín distinto. En todo caso el mismo Guillermo no parece muy convencido, enmienda su posición por influencia de un alumno, y finalmente no piensa más en el problema: el mismo año en que Abelardo se instala en la cátedra que le ha "ganado", encontramos al maestro de lógica al frente de la escuela de Saint-Victor, por él fundada y que dará origen a un nuevo y fecundo modo de entender la teología, y escribiendo tratados de espiritualidad de una finura dialéctica que su triste papel en la polémica con Abelardo no hacía prever para nada. ¿En qué consistía el "realismo" de Guillermo de Champeaux? La universalidad, decía, es una propiedad que poseen essentialiter los mismos individuos: la diferencia específica ("racional") se une al género ("animado") y forma realmente la especie ("humanidad"); Sócrates es pues humanidad: el problema consiste entonces en explicar al individuo: la singularidad advendría desde fuera por obra de los accidentes. Quorum quidem nulla esset in essentia diversitas sed sola multitudine accidentium, varietas.

Guillermo dejó la lógica y se dedicó a la teología. En cambio su alumno Abelardo (1079-1142) se lanzó a la lógica por
preocupaciones exegéticas (Sic et non, la primera obra que le
dio fama, parte de la imposibilidad de conciliar las auctoritates;
a una teología válida — y Abelardo es el primero que utiliza el
termino en su acepción moderna— no le queda pues más que
fundarse en la dialéctica), y extrajo de su "nominalismo" una
nueva ética y una nueva apologética, en la que las distintas religiones son expresiones diversas de una misma verdad.

Su respuesta al problema de los universales fue llamada en su poca sententia nominum, y nominales sus seguidores. Recordemos que su maestro Roscelino hablaba de voces, y Anselmo precisaba flatus vocis. En la voz, que es tan material e individual como la res, como ya lo demostrara Roscelino, jamás podrá caber la universalidad. El nomen es otra cosa. Voz significativa secundum placitum sine tempore, cujus nulla pars est significativa separata, reza la definición aristotèlica de nomen que recoge Boecio; es pues siempre un significado, siempre una estructura relacional, siempre un algo fuera del tiempo. El "universal" residirá por lo tanto en un cierto modo de significar que

tienen ciertas voces (y no en las plabras tomadas como resúmenes de colecciones, como parece haber dicho Roscelino), y que se manifiesta en la propiedad lógica de poder ser usadas como términos predicables de muchos: quod de pluribus natum est aptum pruedicari (aquello que por naturaleza es pasible de ser atribuido a varios). La universalidad, pues, asunto del lenguaje y del pensar, y no de las cosas mismas, ¿Por qué?

En primer lugar, porque así lo determinan las reglas de juego de la logica nova. No olvidemos que Abelardo y Guillermo se baten ante un auditorio de "artistas" goliardos, expertos en el Trivium. Ante todo se trata de una justa con armas conocidas, como en los torneos de caballería. Veamos. Si se admiten las definiciones que dan Aristóteles-Porfirio-Boecio de "sustancia" y "accidente", y que agotan las posibilidades de lo "real", habrá que admitir que el universal es una de las dos cosas. Si "animado" o "viviente", el género más usado en los ejemplos, es una sustancia, será la misma en la especie "hombre" que en la especie "asno", pero en una será "racional" y en otra "irracional": ahora bien, ninguna sustancia puede admitir a la vez predicados contrarios. Y si el universal es un accidente, ¿cómo se diría que se apoya en un sustrato al que él mismo confiere su solidez? Porque ser accidente es depender. Y también noder desaparecer sin que el sustrato resulte afectado: que Sócrates siga siendo tal sin humanidad, sin racionalidad, sin vida. Acorralado ante la necesidad de admitir o bien que el universal no era el fundamento de lo real individual, o bien que las cosas eran realmente distintas, materia y forma, una de otras, sin que hubiera en ellas nada de universal. Guillermo eligió lo segundo: las cosas no son universales en sí mismas, aisladamente, sino que el universal es aquello en que no difieren unas de otras; universalidad indifferenter, no essentialiter. Aquello que en Sócrates no difiere de Platón, eso es el universal "hombre". Singulos homines in se ipsis discretos idem esse in homine id est non diferre in natura humanitatis: los hombres singulares, en sí mismos discontinuos, son lo mismo en el hombre, o sea que no difieren en la naturaleza de la humanidad: eosdem quos singulares dicunt secundum discretionem, universales dicunt secundum indifferentiam; y a los mismos a quienes se llama singulares en tanto discontinuos, se los llama universales según la no-diferencia.

Pero decir que Sócrates y Platón no difieren en el ser hombres es tan válido como decir que no difieren en el no ser piedras, o una infinidad de posibilidades más. Si el universal correspondiente a una colección es un "no diferir" indeterminado, prácticamente cubre todo el universo del discurso; y si se lo determina es tautológico, porque hay que precisar "en el ser hombre", que es justamente aquello de lo que se trata. Ahora bien; "el hecho de ser hombre no es hombre, ni ninguna otra cosa", esse autem hominem non est homo, nec res aliqua. No es "cosa", pero es algo. Aquí parece que se retiró del campo el Maestro Guillermo. Abelardo nos lo cuenta orgulloso de su victoria. Pero también puede que su ex maestro haya pensado que a partir de allí se estaba hablando en el vacío. Para un sustancialista, el actualismo es inconsistente.

¿Qué es ese algo, que no es cosa, en qué consiste el universal, o mejor dicho el fundamento "real" del universal? Un estado, un "hecho de ser" hombre, caballo o catedral; status y no esse. Los individuos son siempre átomos, la realidad es discreta, no hay esencia común de la que participen. Dicimus itaque individua in personali tantum discretione consistere, in eo scilicet quod in se res una est discreta ab omnibus aliis. Idéntica convicción abrigará Guillermo de Occam. Pero ciertos individuos se encuentran en el mismo estado, en la misma actualidad que otros; el nombre de esta semejanza será el universal; statum quoque hominis res ipsas in natura hominis statutas possumus appellare, quarum communem similitudinem ille concepit, qui vocabulum imposuit (podemos también llamar estado del hombre a las mismas cosas establecidas en la naturaleza del hombre. cuya común similitud concibió aquel que les impuso el vocablo). De este "estado de cosas" a la radical contingencia del mundo de Guillermo de Occam no hay más que un paso, pero el todawia equilibrado humanismo del siglo XII no podía darlo.

Por eso el enfrentamiento —si lo hubo— con una realista tal vez mucho más hondamente platónico, Adelardo de Bath, el único representante de la escuela de Chartres que específicamente se ocupó del problema de los universales a la manera escolar que se hacía en Páris, muestra en cambio las profundas afinidades entre ambas orientaciones. "Los universales —escribe Adelardo de Bath— son las mismas cosas sensibles aunque consideradas con mayor penetración." El amor a lo particular, característico del naturalismo de Chartres, rechaza cualquier identificación de la esencia con la collectio —que era justamente la tesis de Josselin de Soissons, otro de los adversarios parisinos de Abelardo. "Considerando las realidades, los nombres de esen-

0.0

cia, género, especie e individuo se les aplican, pero no bajo la misma relación. Los filósofos que quieren tratar de las realidades sensibles las llaman individuos, en tanto son designadas por nombres propios y [son] numéricamente diversas; pero al considerarlas más profundamente —o sea no en tanto son diversas para los sentidos sino en tanto son designadas (por ejemniol con la nalabra 'hombre'- las han llamado especies; en tanto son designadas [por ejemplo] con la palabra 'viviente' las han llamado géneros..." "El único conocimiento al alcance de los no iniciados es el de los individuos: acostumbrados a ver las cosas largas, altas, anchas y circunscritas por el lugar que las rodea, se encuentran como aprisionados por esas tinieblas cuando tratan de ver la especie (...). Por eso aquel ante quien se habla de los universales pregunta con asombro: ¿en qué lugar se encuentran? : Tanto ofusca la imaginación a la razón!..." La concepción del universal no es pues tarea activa de abstracción en última instancia al alcance de todos, sino privilegio de un tino de mirada, capaz de captar en un solo individuo su "idea en Dios", que los lógicos llaman "universal". No es una tesis novedosa con respecto al realismo erigeniano e incluso anselmíano, pero el cuidado con que están separados los niveles de tratamiento del problema permite que ambos. Abelardo y el lógicode Chartres, aparezcan como dos momentos complementarios: Abelardo encarnaría el nivel lógico-gramatical y semántico, el "punto de vista de los individuos", como diría Adelardo de Bath, y éste el nivel siguiente, declaradamente metafísico. Que el mismo Abelardo no está muy lejos de la concención chartriana -aunque a él le interesaba más el nivel puramente lógico- lo prueba el uso estrictamente platónico que hace de la noción de "idea". No debemos llamar "ideas" a los universales, dice: nosotros no poseemos más que imágenes sensibles claras o imágenes confusas (justamente las que corresponden a los conceptos generales), y sólo Dios es capaz de tener "ideas" de las cosas naturales porque las ha creado. Si el hombre tiene algo narecido a las "ideas" es de los objetos que él mismo fabrica, las cosas artificiales, una casa, una espada; nunca idea de piedra, hombre o alma: Haec autem communis conceptio bene Deo adscribitur non homini, quia opera illa generales vel speciales naturae status sunt, non artificis, ut homo, anima vel lapis Dei, domus autem vel gladius hominis. De ninguna manera hay en Abelardo una concepción convencionalista del orden lógico, como lo habrá en Occam: géneros y especies están en la naturaleza de las cosas y no son producto del arbitrio humano. Las "palabras" si, los signos que vehiculizarán determinados sentidos en determinadas lenguas: quid enim altiud est nativitas sermonum sive nominum quam hominum institutio?; ¿qué acto origina, en efecto, los términos y los nombres, sino su institución por los hombres? Porque nomina y sermones son también productos artificiales, como la casa o la espada; pero de ninguno modo lo es el "estado de cosas" que fundamenta el orden de géneros y especies, pero que nos es inaccesible en sí mismo porque no es obra nuestra... o porque no estamos iniciados, diría Adelardo de Bath.

Entonces... restat ut hujusmodi universalitatem solis vociun papel tan pálido frente al brillo de la realidad individual, se
comprende que no haya en Abelardo una teoría de la abstracción ni modo alguno de "construir" un universal realmente sólido y unitario: los universales son fugaces y evanescentes recortes operados más o menos al azar a base de forzamientos antinaturales de la atención, que una vez aísla la forma, otra la
materia, otra la pluralidad, otra el color, otra el estado... nos
hallamos en las antipodas de la confiada abstracción de un Tomás de Aquino, que realmente desnuda la verdad de la cosa.
Aquí hay attentio rerum per imagines. Nada más.

Poco duraría el recuerdo de Abelardo, al menos en los medios oficiales. En el siglo de la escolástica, sólo Alberto Magnotiene unas palabras para él; en tiempos de Duns Escoto ya no quedan nominales en la universidad, y cuando Guillermo de Occam lanza al mundo su lógica terminista, que se diría calcada de la de Abelardo en muchisimos pasajes, la posición parece tan novedosa y extraña que los terministae serán los modernis por antonomasia.

Y llegamos al siglo XIII. Buscar un común denominador es, por supuesto, empobrecerlo, pero como de todas maneras eso ocurrirá faltalmente en el reducido espacio de que disponemos, aprovecharemos para elegir un rasgo que en efecto nos convence como típico de todo el siglo: el reinado indiscutido, hipertrófico, de la Dialéctica. En este sentido es Siger de Brabante (1235-1284) la figura característica. Los "artistas" reclaman, agresivamente, su independencia. El Papado protege las Universidades, e instala en ellas a las sabias órdenes mendicantes, con el expreso propósito de jerarquizar la Teología; pero de hecho es la Facultad de Artes la que atrae multitudes, la que suscita los talentos más brillantes, la que pone en jaque el prestigio na-

cional cuando decide una huelga, la que drena los mayores subsidios, la que elige al Rector. Y ni siquiera son todas las "Artes": pronto el Quadrivium pasa a ser patrimonio casi exclusivo de las universidades inglesas, donde la tradición agustiniana y la fuerte personalidad de Rogelio Bacon mantienen la orientación enciclopedista y experimental, y en el mismo Trivium desaparece por completo la Retórica, v la Gramática se adelgaza en un escuálido curso de menos de un año en el que se suministra, a base de reglas mnemotécnicas rimadas, un sumario latín escolar. Los estudios clásicos son desterrados, y al ignorarse la estilística, los problemas que presentan los textos que no hay más remedio que leer -Antologías de los Padres, la Vulgata, el mismo Boecio- se resuelven por medio de la lógica, dando lugar a una extraña combinación, la "gramática especulativa", que continúa el camino abierto por la teoría de la significación de Abelardo, y que alcanza increíble complicación en la llamada logica modernorum. Sus representantes. Pedro Hispano († 1277), Guillermo de Shyreswood († 1249), Roberto Kildwardby († 1279) y Lamberto de Auxerre son poco conocidos y en gran parte están aún inéditos; sin embargo han elaborado una lógica formal de alambicadísimo ajuste y que frente a la logica nova debió parecer sencillamente imponente. Precisamente un manual escolar muy usado, la Dialectica de Lamberto de Auxerre (1250), la define apoteóticamente: ars artium. scientia scientiarum, qua aperta omnes aperiuntur et qua clausa omnes aliae clauduntur; sine qua nulla, cum qua quaelibet [arte de las artes, ciencia de las ciencias; cuando ella está abierta todas se abren, cuando está cerrada todas las demás se cierran; sin ella ninguna, con ella cualquieral.

Pero fuera de esta batalladora barbarie especulativa, y del común impacto ejercido por los textos que llegan de Oriente, no parece haber otros rasgos unificadores. Puesta a funcionar casi sin control, la Dialéctica engendró los productos más inesperados, y en el siglo XIII aparecieron hasta ateos, créase o no.

El catalizador de toda esta efervescencia son, ain duda, las traducciones de Aristóteles, o de lo que se creía Aristóteles. Retendremos sólo lo que importa a nuestro problema. En la tercera década del siglo la penetración ha terminado: se está ya en la fase critica, y se emprenden las traducciones directas del griego y las versiones expurgadas. Por la España a medias reconquistada llega todo Avicena (Lógica, Física, Del Alma, Metafísica, comentarios casi ad litteram de Aristóteles), parte de Alejan-

dro de Afrodisia, Al Gazali y el Fons vitue de Avicebrón. De Italia llegan las versiones latinas de Al Kindi (De intellectu) y Al Farabi (comentarios al Organon y a Porfirio), el Liber de causis (Elementatio theologiae de Proclo, pero que se cree obra aristotélica), una "Teologia de Aristóteles" (formada en realidad por extractos de los libros IV-VI de las Enéadas de Plotino), el apócrifo aristotélico De caelo et mundo, y del mismo Aristóteles el Organon completo, la Física, De generatione et corruptione, Meteoros I a III y la Política. Directamente de Constantinopla llega una edición griega de la Metafísica, y en Inglaterra Roberto Grosseteste traduce la Etica e Nicómaco. Y el último, y el más explosivo, Averroes; que por lo demás era un casi contemporáneo (1126-1198) y no se afianzó verdaderamente sino después de 1240.

Al encontrar la logica nova el clima metafísico que le había dado origen, y que tan distinto resultaba de las prolongaciones que le había construido el siglo XII, en adelante no podrá mantenerse ya ni como lógica formal ni como gramática especulativa ni como teoría de las significaciones; tendrá que ser una metafísica del conocimiento y una teoría del alma. El problema de los universales, como tal, ya no interesa a nadie. Se lo sigue planteando, porque es un tópico de escuela y los planes de estudio son rígidos, pero inmediatamente se lo transforma en discusiones sobre el Intelecto Agente, el principio de individuación. la composición o simplicidad de los seres, la iluminación de la inteligencia por Dios, la jerarquía de las facultades del alma, etc. En general, el siglo en bloque es "conceptualista", entendiendo por tal la cuarta de las respuestas de Porfirio, el aristotelismo del universal in re, con algunas pequeñas diferencias en cuanto a "qué" es lo que se abstrae en el proceso de su elaboración: con la excepción de todos los franciscanos, que perseveran en el platonismo de San Agustín y son por lo tanto realistas (Rogelio Bacon, Roberto Grosseteste, Adam de Marsh, Guillermo de Auvernia, Alejandro de Hales, Buenaventura, Juan Peckam. Duns Escoto. Raimundo Lulio, Pierre d'Auriole...). y de algunos casos extraños de panteísmo neoplatónico o neoerigeniano (D. Gundissalinus a fines del siglo anterior, Amalric de Bène, David de Dinant), que también se adscriben al realismo.

Alberto Magno (1206-1280) y Tomás de Aquino (1224-1274) representan la posición más desnudamente aristotélica —en este aspecto—, sin la impregnación neoplatónica de los averroístas: el elemento universal de las cosas es su "forma" y el principio de individuación lo constituve la materia; por lo tanto la captación del universal-forma será obra del intelecto (y no de la selección atencional, como diría Abelardo, o de la iluminación divina, como con distintos matices lo sigue diciendo el agustinismo), al que se llama "agente", como en el aristotelismo, porque se reconoce, en efecto, que tiene poder para poner en acto los inteligibles en potencia que son las especies sensibles, pero al que se niega su cualidad de "separado" y se hace radicar en el alma individual: quod intellectus agens non sit substantia separata sed aliquid animae... La afirmación clásica del conceptualismo, el universal realiter en la singular y formaliter en el intelecto, se repite con inequívoca claridad; ipsa natura, cui accidit vel intelligi vel abstrahi vel intentio universalitatis, non est nist in singularibus. Hoc ipsum quod est intelligi vel abstrahi vel intentio universalitatis, est in intellectu (la misma naturaleza a la que le ocurre el ser inteligida, abstraída o mentada universalmente, no existe sino en los singulares. (Por otra parte) esto mismo que es inteligido, abstraído o mentado universalmente, está en el intelecto]. En cuanto a Siger de Brabante, compartiría en esencia esta posición, y su originalidad estaría en llevar hasta sus últimas consecuencias la doctrina averroísta del intelecto agente separado y único; pero eso nos lleva muy lejos del problema de los universales.

En cuanto a los realistas —si así puede llamárselos, porque en la mayoría de ellos sólo se puede inferir tal posición— digamos que aunque presentan enormes diferencias individuales, lo que ya está indicando que el corte se ha hecho mal, que examinar al siglo XIII con el rasero realismo/idealismo es bastante estéril, comparten sin excepción la fuerte tendencia mística. La translatio studii ha volcado sobre Europa demasiado neoplatonismo, hay un renacimiento de Dionisio y de Erígena, y hasta los tratados ópticos de los árabes sirven para fundamentar una teología emanatista. Pero se llamen Buenaventura, Thierry de Freiberg, Raimundo Lulio o Johannes Eckhart, todos comparten la pasión por la "dialéctica". Esa confianza básica en la razón no empezará a minarse sino en Duns Escoto, para naufragar definitivamente con Guillermo de Occam.

Aunque Juan Duns Escoto (1266-1308) pertence cronológicamente al siglo XIII, no conserva ninguno de los rasgos de la escolástica universitaria. Ni siquiera es realmente un profesor; el verdadero fundador de la teología positiva cristiana recién obtuvo su grado tres años antes de morir, y aquel a quien la posteridad llamó el "Doctor sutil" jamás sestuvo discusión pública alguna por motivos intelectuales —aunque seguramente si políticos. No compartia las más caras "evidencias" de su siglo: no creía en la "teología natural", no creía en la analogía del ser, on creía que "ser" (tera el concepto más amplio, ni que Dios fuera el "Ser supremo", ni mucho menos que pudiera "probarse" su existencia por argumentos sacados del mundo. Quedó como "realista" en la historia del pensamiento porque así lo decidió la proximidad inmediata de Guillermo de Occam y el que éste lo atacara explícitamente en nombre de algo que evidentemente era anti-realismo, pero este "realismo" de Duns Escoto, que hace fracasar todos los rótulos, si es una especie es una especie de un solo individuo. como los ánceles de la escolóstica.

Veamos. Hasta ahora hemos notado en todos los "realistas" más bien cierta propensión a detenerse en lo general y no en lo particular, en el símbolo y no en su soporte, en la ley y no en el caso: pensemos en la escuela de Chartres, en Rogelio Bacon: el platonismo de la "participación" parece un ingrediente básico. En Duns Escoto hav en cambio una acusadísima conciencia de la irreductibilidad del individuo: su mismo "hecho de ser", el ipsum esse que según Tomás de Aquino es absolutamente idéntico en toda la creación, hasta en los ángeles, en Duns Escoto es específico para cada individuo; Dios mismo es ante todo un individuo, libre, dinámico y hasta contingente -hay más en la contingencia que en la necesidad-: el "principio de individuación" jamás podrá ser algo tan irracional como la materia, aunque se la llame materia signata, ni tan exclusivamente lógico, y por tanto común, como la forma... luchando por aprisionar lo que el fundador de su Orden había dicho en el "Cántico del sol". el Doctor Sutil echó al mundo un engendro lingüístico que haría sonreir a muchas generaciones: haecceitas. Que no es más que decir, aunque sea en solemne latín espantosamente bárbaro, que las cosas son lo que son. Que son su "talidad" y no universales en potencia. Mejor dicho, que la esfera en que es posible hablar de universalidades o singularidades no es ésta de los individuos ni la de los órganos de los sentidos; que el individuo está más acá de esas distinciones. El problema se complica porque, contra el uso exclusivamente extensional que hace toda la lógica de la Edad Media del término universal —como sinónimo de género, especie, predicable—, aquí su única equivalencia estricta es la de "esencia" o "naturaleza". Así se entiende el famoso ejemplo de Avicena que Duns Escoto gusta repetir: la naturaleza "caballo" no es ni universal ni singular; si fuera universal no habria caballos individuales, si fuera singular sólo habria un caballo

¿Qué es entonces esta "naturaleza caballo", equinitas tantum? Es "indiferente" con respecto al número: el espíritu es quien le conferirá "generalidad" al usarla como término lógico de proposiciones. ¿Se trata pues del universal in anima del tomismo, producto de la abstracción? No. No es lo que quedó después de quitarles la materia a muchos phantasmata de caballos percibidos. Es algo que se captó con ocasión de algún caballo percibido -sin que hagan falta ni la generalización ni la abstracción- y que es de derecho la estructura total del ser, y de hecho una estructura parcial dentro de ese mismo ser (ens in comuni. natura entis: sigue presente Avicena y su noción de la "univocidad" del ser, y no "analogía", como decían los tomistas), estructura que tiene una cohesión o unidad propia, pero que con todo es "más débil que la unidad numérica del individuo"; a esta estructura o unidad, cuvos límites no coinciden ni con los del individuo ni con los de la colección de individuos, la llamamos "esencia". Su correlato "real" no es una cosa sino una formalitas, un ser de razón construido, captado o adivinado por transparencia sobre el orden de lo sensible. En cuanto a si ese orden lógico y metafísico es el último esqueleto de la realidad. Duns Escoto responde claramente que no. El universal capta el "ser en sí", el ser indiferente del que está hecha la tela del mundo. Pero se le escapan tres cosas: Dios, que no es "ser" sino "infinito", el alma que es libertad, y lo individual, la inefable haccceitas. ¿Es esto "realismo"? Las definiciones de diccionario nos enseñan que para el realista los universales tienen jerarquía de la realidad misma o de copia de la realidad misma. Aquí... por eso dijimos que Duns Escoto forma él solo una especie de un único individuo

A igual distancia de Duns Escoto y de Guillermo de Occam em más de un sentido— Pierre d'Auriole († 1322) reemplaza el término "universal" por el de conceptus. El intelecto agente es capaz de asimilar una cierta cualidad de los seres indeterminadamente llemada similitudo. Esta "semejanza" es pues el fundamento del universal en la cosa, pero no es cosa: es una relación. Occam continuará esta fecunda dirección, que Pierre d'Auriole sólo esboza. El ser del "concepto" es fenoménico (apparens) porque da sólo un sucedáneo de la cosa conocida, pero no falso, ya que este estar presente fenoménico es el único modo en olo ya que este estar presente fenoménico es el único modo en olo.

el conocimiento es posible. Pero Pierre d'Auriole es en última instancia platónico-agustiniano, a pesar de que sus análisis del concepto hagan pensar por momentos en Abelardo: isti conceptus veri sunt inquantum a Deitate ezemplati sunt; no parece en absoluto que estaviéramos en pleno siglo XIV.

Elegimos a Guillermo de Occam (1300-1349) para cerrar este viaje, aunque no haya sido el último que trató la cuestión que nos ocupa, porque en él volvemos a encontrar esa inextricable trabazón de problemas que hace que la teoría del universal repercuta en todas las demás zonas de su pensamiento, y de rebote confiera a ésta una gravedad que, como dijimos al comienzo, nos resulta hoy casi completamente imposible de imaginar. Multa dicta et dicenda dependent en noticia naturae universalis, nos previene con su habitual sobriedad.

Franciscano, apenas bachiller en Oxford la "científica", no tenía mucho más de veinte años cuando va concurría a la corte papal de Avignon para responder a la acusación de herejía. Ruptura con el Papado, ruptura con su Orden, toda una vida de exilado y de luchas políticas defendiendo la "verdadera" pureza de la Iglesia y lo que siente la "verdadera" línea de San Francisco. Bacon, Buenaventura, Occam fue un hombre fuertemente consciente de sí, de su puesto en el mundo, de su especificidad y sus limitaciones, de la absoluta distancia que hav entre el hombre y la naturaleza, por un lado, y el hombre y Dios, por otro. Con él terminan todas las tentaciones más o menos monistas de la Edad Media, los bestiarios y los simbolismos, las jerarquías de ángeles entre el hombre y Dios, el ritual consolador y la ética segura, la mística unitiva, las "Ciudades de Dios" en la tierra, la armonía fe-razón, el orden del mundo garantido por la "racionalidad" divina, la adecuación del conocimiento a las cosas. El hombre está solo en su mundo laico, poblado de individuos monádicos que penden del hilo incomprensible de la libre voluntad divina, solo con la rectitud de su conciencia y la seguridad subjetiva del amor de Dios.

Este es el múndo sombrio en que renace de pronto el más violento "nominalismo", que encuentra un vigor de expresión que no había logrado ni el brillante Maestro Abelardo. ¿Por qué este hombre que no es un profesor se apasiona por un asunto que ya ni en las escuelas levanta polvo, y el teólogo-político se sumerje en los alambicados recovecos de la logica modernorum hasta dominarla como nadie en su siglo, sólo para poder "refutar" definitivamente a su compañero de Orden, Duns Escoto? Porque el

realismo, entiende, significa la pérdida de la conciencia de criatura, del sentimiento del misterio, de la especificidad del mundo creado, de la relación con Dios de persona a persona, del Dios que no es el Dios de los filósofos, de la fe que no confía en las obras. Es toda una nueva forma de ver el mundo la que surge con Occam. En su contemporáneo Petrarca está naciendo en esos mismos años el Renacimiento como Humanismo; en Occam nace el Renacimiento como Reforma. Sobre este fondo hay que recortar lo que sigue.

Veamos pues en primer lugar a qué llama Occam "universales".

- a) A las determinaciones esenciales: género y especie. En este sentido, coincide con Porfirio y Abelardo;
- b) a los predicables en una proposición: pars propositionis consimilis voci in mente;
- c) a un término en suppositio simplex, cuando se atiende no a sus relaciones formales en el juicio, sino a su modo de significación.

Estamos pues todavía exclusivamente en el terreno del universal-término, único que compete a la lógica; salir de él para remitirse al universal-concepto es ingresar o en la metafísica o en la física —hoy diríamos en la nsicología.

Examinemos entonces la teoría de la suppositio o de la significación, indiferente en principio a la querella entre realismo y nominalismo. No es creación original de Occam, aunque si es típicamente medieval —en la lógica antigua no existe nada que se le parezca—, esbozada ya en Tomás de Aquino y perfectamente constituida por la logica modernorum, que a veces la llama también de la acceptio o del uso de los términos. Hacemos notar esto último porque nuestra palabra "acepción" es la que mejor traduce la escolástica suppositio. Occam se detiene solamente en tres tipos de suppositio —los moderni admitían muchas más— para precisar el sentido del término universal. Tomemos tres tipos de proposiciones prolatis et auditis auribus, "proferidas y oídas con los oídos":

- a) homo est vox dissulaba
- b) homo currit
- c) komo est species.

En a) "hombre" está en suppositio materialis, o sea "la palabra se presenta y se afirma por sí misma", illa vox stat et su\*\*

ponit pro seipa. Correspondería a la voz de Roscelino y Abelardo: la palabra como un cuerpo material visible o audible.

En b) "hombre" está en suppositio personalis, la palabra "representa a las cosas mismas significadas", pro insis rebus significatis. Estamos en el nomen o sermo de Abelardo, la palabra como signo de lo real. Digamos, el único caso en que nosotros no necesitamos usar comillas.

En c) "hombre" está en suppositio simplex, "porque representa simplemente algo común", supponit simpliciter pro aliquo communi; Pedro Hispano prefiere decir "es la atribución de un término común a un objeto universal por el representado".

¿Qué tipo de "universalidad" tiene el universal-término cuando se halla en suppositio simplex? La respuesta, que vale también para la suppositio personalis, es clara: no hay absolutamente ninguna relación "natural" entre términos y cosas: nada "representa" verdaderamente a nada en el mundo de los signos (Occam distingue lo que hoy llamaríamos "señales", los signos "naturales", un grito de dolor, el ladrido de un perro, que son parte de lo que expresan y no algo que está en lugar de ello; no hay pues suppositio de ninguna especie), y su uso coherente. digamos la posibilidad de la predicación, depende de una convención voluntaria. Los textos no pueden ser más claros: Nulla res habet ex natura sua supponere pro alia re, nec vere praedicari de alia re, sed tantum ex institutione voluntaria, et ideo sicut voces sunt universales per institutionem et praedicabiles de rebus ita omnia universalia: "ninguna cosa puede por su propia naturaleza representar a otra, ni ser verdaderamen predicada de otra, sino por una convención voluntaria; y así como las palabras son universales por convención, y predicables de las cosas, así también lo son todos los universales".

Hasta aquí la logica modernorum, la lógica del uso, de la acceptio o suppositio. Un realista no, pero un conceptualista del tipo de Tomás de Aquino, tal vez podría aceptar esta lógica formal que nada dice todavía sobre el ser de lo ideal; desués de todo bien se puede interpretar que el ex institutione voluntaria se refiere a la formación de los distintos idiomas. El problema se plantea fuera de la lógica, cuando del universal-término se pasa al universal-concepto, de derecho anterior a todo lenguaje, como ya decía Anselmo. Analizando este universale naturale que es el concepto, vamos a parar indefectiblemente a una teoría del conocimiento, y a una teoría del ser real. Ambas están tan ligadas que es el indiferente exponerlas en un orden cualquier la-gadas que es indiferente exponerlas en un orden cualquier la-

Occam intentó una crítica al realismo de los universales que en su época pareció demoledora, tal vez porque todos, o casi todos, estaban más o menos conscientemente en la misma convicción, que va vemos insinuada en Duns Escoto: lo real es fundamentalmente lo individual. No se llegó a esto como conclusión de la crítica al realismo y demostración de las antinomias a que conducía una lógica de presupuesto realista, sino que se partió de una metafísica distinta. Duns Escoto afirmaba enfáticamente: cada individuo tiene su principio en sí. Pero aun la haecceitas le resultó demasiado abstracta a Occam; después de todo era más una confesión de impotencia, el nombre para el núcleo inaccesible de la realidad, y la razón pasaba inmediatamente a la natura communis en la que sí encontraba asidero. "No hay que buscar ninguna causa de individuación: más bien hay que buscar cómo es posible lo común y lo universal -nec est quaerenda aliqua causa individuationis, sed magis esset quaerenda causa quomodo possibile est commune et universale-: cualquier cosa singular es singular en sí misma, y toda cosa fuera del alma es realmente singular y una en número" -quaelibet res singularis seipsa est singularis; omni res extra animan est realiter singularis et una numero. Lo dado pues, lo que no requiere explicación, es lo individual -para este modo de pensar que se está inagurando en Occidente-; en realidad tal vez sea mejor decir que no "admite" explicación, porque si bien del universal Occam las dará extensas, lo individual, y el modo de conocimiento que le corresponde, la intuitio o cognitio experimentalis, sólo operan como reguladores y fuente de evidencia última; el conocimiento es siempre conocimiento por signos, cuya correspondencia con lo real no está asegurada. Queda pues desterrado el universal in re, de cualquier clase que sea, aun cuando sólo tenga el ser dudoso de la similitudo de Pierre d'Auriole o la formalitas de Duns Escoto. "Ninguna cosa fuera del alma, ni por sí ni por algo agregado, ya sea real o de razón, o de cualquier manera que se lo considere o se lo entienda, es universal" (nulla res extra animan nec per se nec per aliquid additum reale vel rationis. vel qualitercumque consideretur vel intelligatur, est universalis); y Occam pierde la paciencia con los que pueden nensar de otro modo: tanta est impossibilitas... quanta est impossibilitas quod homo sit asinus. Cosa que no deja de preocupar.

Volvemos pues a Abelardo, el universal real sólo en el alma, y la validez del universal dada sólo por los singulares de los cuales es signo (aunque, repetimos, no hay influencia de Abe-

lardo en Occam: el nominalismo del siglo XII estaba completamente olvidado): "así como una palabra se predica verdaderamente no a causa de sí misma sino a causa de su significado propio, así lo universal se predica verdaderamente de su propio singular, no a causa de sí mismo sino de su propio singular" (sicut tamen ipsa vox vere praedicatur non pro se sed pro suo significato, ita universale vere praedicatur de singulari suo, non pro se, sed pro singulari suo). Pero, ¿en virtud de qué una palabra se predica de varios singulares? Occam no tiene reparos en mantener la noción de "conveniencia", siempre que no se haga de ella una realidad, aunque sea una realidad de unidad más laxa, como la unidad de la especie en Duns Escoto, Major convenientia ex natura rei est inter Socratem et Platonem quam inter Socratem et asinum: éste es el hecho. El sofisma consiste en concluir ergo ex natura rei Socrates et Plato conveniunt in aliqua natura, in aliquo reali conveniunt. No coinciden "en" algo que tenga realidad fuera de los dos. Corresponde pues aquí analizar el ser de la relación, los nomina relativa, de los que también se había ocupado con mucho cuidado la logica modernorum, y que habían creado muchos problemas teológicos (piénsese sólo en la tercera persona de la Trinidad, que se define por ser una relación pura...) Pues bien, concluye Occam, términos como pater, filius, causa, simile, etc., y por supuesto la convenientia que forma el sustrato de la predicación universal, no denotan nada más que los dos términos singulares que entran en su composición. Occam sabe adonde va: sin minar la noción de jerarquía real de los seres, el realismo de los universales no quedaba derrotado. Hay, por supuesto, un orden en el universo, no demasiado y sobre todo nada "lógico"; pero este orden, captable por el conocimiento "experimental", no es nada distinto de la configuración contingente que asumen sus partes, nada dice al conocimiento a priori, y no necesita en absoluto de "Ideas en Dios" para ser explicado.

Admitido este ser in anima, el universal-concepto puede ser concebido, según fas preferencias individuales, como teniendo un ser "subjetivo" (sería entonces un accidente de la sustancia alma, aliqua cualitas existens subjective in mente, una cualidad) o bien "objetivo", objetos en el alma cuyo ser consiste en ser conocidos y que Occam llama ficta, pictura rei, etc. Es bastante esperable que no admita una actividad productiva del universal, como en Abelardo, y rechace en su mayor parte la teoría de la abstracción por el intelecto agente; el universal se parece en fil

más bien a una decantación natural o precipitado que forman los mismos singulares: universalia causantur naturaliter sine onni activitate intellectus et voluntatis, "los universales son causados naturalmente, sin ninguna actividad del intelecto ni de la voluntad": adura occulte operatur is universalibus.

Dijimos "según las preferencias individuales". Es rigurosamente cierto. Occam no está nada seguro de todo esto, y lo dice con claridad: es mucho más fácil refutar el realismo que probar el nominalismo, y en última instancia no encontramos más que probabilidades. Después de hacer pedazos a Duns Escoto expone su propio parecer, pero concluye: "estas opiniones no pueden ser probadas fácilmente, ni son tan improbables ni contienen falsedad tan evidentemente como las opiniones refutadas en las otras cuestiones" (istae opiniones non possunt faciliter probari, nec sunt ita improbabiles, nec ita evidenter falsitatem continent sicut opiniones improbatae in aliis quaestionibus). Por eso deberá concluir con un "v sin embargo sostengo". Siempre es así: hoc teneo... Occam no es sólo voluntarista en teología. Demuestra lo que es absurdo creer. Expone lo que sería viable creer. Pero después elige: siempre desde su metafísica del individuo, su creencia en la contingencia del orden y su teología de la libertad absoluta de Dios. También aquí cuando se trata de elegir una hinótesis sobre los universales parte de esa fe. "Sin embargo vo sostengo esto, que ningún universal, a menos que sea universal por convención voluntaria, es algo que existe fuera del alma de ningún modo, sino que todo lo universal predicable de muchos, por su propia naturaleza está en la mente, ya sea subjetivamente, ya sea objetivamente"; hoc tamen teneo, quod nullum universale, nisi forte sit universale per voluntariam institutionem, est aliquid existens quocumque modo extra animam, sed omne illud quod est universale praedicabile de pluribus ex natura sua est in mente vel subjective, vel obiective.

Y dejamos aquí al problema de los universales y a Occam, mientras el mismo año de su muerte la Peste Negra cobra en unos meses más víctimas que las ocho Cruzadas juntas y paraliza la Guerra de los Cien Años. También el movimiento occamista está condenado. Proseguirá todavía por casi un siglo, triunfante en las universidades, cada vez más sólido y más crítico, cada vez con más adeptos, y también cada vez más lúcidamente empeñado en la eutanasia de la escolástica con sus mismas armas empas.

### VI. BIBLIOGRAFIA COMPLEMENTARIA

Además de las obras citadas en la Presentación y en las Notas, pueden consultarse las siguientes:

ACKRUL, J. L.: Aristotle's Categories and De Interpretations (traducción y notas). Oxford. 1963.

ADAMO, L.; "Boezio e Mario Vittorino, traduttori ed interprete dell'Isagoge di Porfirio". En Rivista critica de Storia della Filosofia, vol. II, 1967.

ALTHEIM, F.-STIEHL, R.: Porphyrios und Empedokles; Tübingen, 1954. ALTHEIM, M.: Porphyrios. Schrift über den Sonnegott. En Spätantike und

Christentum, Tübingen, 1954.

BENVENISTE, E.: Catégories de pensée et catégorie de langue. En Les études philosophiques, Nº 4, oct.-déc., 1954.

BIDEZ, J.: Vie de Porphyre, le philosophe néoplatonicien, Hildensheim, 1954. BIDEZ, J.: Boèce et Porphyre. En: Revue Belge de Philosophie et d'Histoire, t. II, 1923.

BOCHENSKI, J. M.: Ancient Formal Logic, Amsterdam, 1951.

BOCHENSKI, J. M.: The Problem of Universals. A Symposium, Notre Dame, 1956.

BOCHENSKI, J. M.: La logique de Theophraste, Friburg (Sw), 1947.

BROCHARD, V.: "La logique des Stoiciens". En Etudes de philosophie ancienne et de philosophie moderne, Paris, 1926.

BUTLER, R.: "Porphyrios". En Enc. Pauly-Wissowa, tomo 43.

BOILET, R.: "Porphyre, son rôle dans l'école néoplatonicienne. Sa Lettre à Marcelle, traduite en français". En Revue oritique et bibliographique, mars 1964.

CALOGGERO, G.: Storia della logica antica, Bari, 1967.

CALOGGERO, G.: I fondamentti della logica aristotelica, Firenze, 1968.

COVOTTI, A.: Da Aristotele ai Bizantini, Napoli, 1935.

CORBIERE, C.: Le christianisme et la fin de la philosophie antique, Paris, 1921.

COURCELLE, P.: Les lettres grecques en Occident de Macrobe à Cassiodore, Paris, 1948.

COURCELLE, P.: "Les sages de Porhyre et les 'viri novi' d'Arnobe". En Revus des Etudes Latines, t. XXXIV, 1956.

COURCELLE, P.: "Etude critique sur les commentaires de Boèce. Xe. et XVe. siècles". En Archives d'histoire doctrinale et littéraruire du Moyen Age, t. XII, Vrin, 1939.

CUMONT, F.: "Comment Plotin détourns Porphyre du suicide". En Revue des Etudes Grecques, t. XXXII, 1919.

CHENU, M. D.: "Grammaire et théologie aux XIIe et XIIIe siècles". En Archives d'histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age, t. X, Paris, 1936.

DE CORTE. M.: Aristote et Plotin, Paris, 1935.

De Labricle, P.: Porphyre et le christianieme. En Revus d'histoire de la philosophie, t. III, 1929.

DOERRIB, H.: "Porphyrios 'Symmikta Zetemata'". En Zetemata, München, 1959.

- DOERRIE, H.: "Das fünffache gestufte Mysterium. Der Aufstieg der Seele bei Porphyrios und Ambrosius. En Mullus..., Münster, 1964.
- DOERRIE, H.: "Porphyrios als Mittler zwischen Plotin und Augustin". En Antike u. Orient im Mittelalter, Berlin, 1962.
- FAGGIN, G.: "Porfirio". En Enciclopedia Filosofica, Roma, 1957, vol. III. GIANNATONI, G.: "Rassegna di studi sulla logica aristotelica". En De Homine, fasc. 9-10 [publicada en la edición 1988 de CALOCGERO, G. I.: Fon-
- damenti...]
  GILLESPIE, G. M.: "The Aristotelian Categories". En Classical Quaterly, 1925.
  GUZZO, G.: Isagoge di Porfirio ed i commenti di Boezio. En Concetto e saggi di storia della filosofia, Firenze, 1940.
- HADOT, P.: "La métaphysique de Porphyre'. En Entretiens sur l'antiquité
- classique, t. XII, Porphyre, Vandoeuvres-Genève, 1966.
- HADOT, P.: "Porphyre et Victorinus". En Etudes Augustiniennes, Paris, 1962.
  HADOT, P.: "Citations de Porphyre dans Augustin". En Revue des Etudes Augustiniennes, t. VI, 1960.
- HADOT, P.: Fragments d'un commentaire de Porphyre sur le Parménide. En Rovue des Etudes grecques, t. LXXIV, 1961.
- HAMELIN, O.: La théorie de l'intellect d'après Aristote et ses commentateurs, Paris, 1953.
- HAMELIN, O.: Le Système d'Aristote, Paris, 1931 (hay trad. esp.).
  ISAAC, J.: Le Peri Hermeneias en Occidente, de Boèce à Saint Thomas. His-
- ISAAC, J.: Le Peri Hermeneias en Occidente, de Boèce à Saint Thomas. Histoire littéraire d'un traité d'Aristote, Paris, 1953.
- LARGEAULT, J.: Enquête sur le nominalisme, Paris (Sorbonne), 1971.
- LE BLOND, J. M.: "La définition chez Aristote". En Gregorianum, 1939.
  LUKASIEWICZ, J.: Aristotle's Syllogistic from the Standpoint of modern formal logic, Oxford, 1958.
- MAIER, H.: Die Syllogistik des Aristoteles, Tübingen, 1896-1900.
- MERLAN, PH.: From Platonism to Neoplatonism, La Haya, 1960.
- MINIO-PALUELLO, L.: "La tradition aristotelicienne dans l'histoire des idées". En Actes du Congrès G. Budé, nº 5, Lyon, 1958.
- MINIO-PALUELLO, L.: "Les traductions et les commentaires aristoteliciens de Boèce. En Studia Patristica, 1956.
- O'MEARA, J.: Porphyry's Philosophy from Oracles in Augustine, Paris, 1959. PATCH, H. R.: The tradition of Boethius. A Study of his importance in Medieval Culture. New York, 1935.
- PEPIN, D.: "Porphyre exégète d'Homère". En Entrétiens sur l'antiquité Classique, t. XII, Vandoeuvres-Genève, 1966.
- PELICERSPORFER, G.: "Andronikus von Rhodos und die Postprädikamente bei Boethius". En Vigilae Christiana, VII, 1953.
- PRANTL, C.: "Geschichte der Logic im Abendlande, Leipzig, 1885 (hay trad. italiana, Firenze, 1937).
- RAEDER, H.: Porphyrios f. Thyros, Videnskabmand of Mystiker, Copenhagen, 1942.
- RIST, J. M.: "Mysticism and Trascendence in Later Neoplatonism". En Hermes, t. XCII, 1964.
- Ross, W. D.: Aristotle's prior and posterior analytics, Oxford, 1949.
- SCHOLZ, H.: Esquisse d'une histoire de la logique, Aubier, 1968.
- THEILER, W.: "Porphyrios und Augustin". En Schriften der Könisberger gelehrten Gesellschaft, t. X, 1, Halle, 1933.

٠.

#### LA "ISAGOGE" DE PORFIRIO

THEILER, W.: "Ammonios und Porphyrios". En Entretiens sur l'Antiquité Classique...

TRENDELENBURG, F. A.: Geschichte der Kategorienlehre, Leipzig, 1846.
TRENDELENBURG, F. A.: Elementa logices aristoteleae, Berlin, 1892.

TRICOT, J.: Organon (trad. et notes), Paris, 1965-66.

TRICOT, J.: Traité de logique formelle, Paris, 1938.

VACHEROT, E.: Histoire critique de l'Ecole d'Alexandrie (tome II: Porphy-

re), Paris, 1846.

VAGANAY, L.: "Porphyre". En Dictionnaire de Théologie Catholique. VIANO, C. A.: La logica di Aristotele, Torino, 1955.

KNEALE, W. and M.: The Development of Logic, Oxford, Clarendon Press, 1962.

KOTARBINSKI, T.: Leçons sur l'histoire de la logique, Paris, P.U.F., 1964. BLANCHÉ, R.: La logique et son histoire d'Aristote a Russell, Paris, A. Colin, 1971.

AARON, R. I.: The Theory of Universals, Oxford, Clarendon Press, 1952.
DEGROOD, D. H.: Philosophies of Essence, Groningen, Wolters-Noordhoff

Publishing, 1970.

DE WULF, M.: Histoire de la philosophie médiévale, Louvain-Paris, 6e. ed., 1934. Hay trad. esp. (México. 1945-49).

BAUMGARTNER, M. en F. UEBERWEGS: Grundriss der Geschichte der Philosophie, Bd. II, Berlin, Mittler & Sonh, 10 Aufl., 1915.

De Rucciero, G.: La filosofía del Cristianesimo, Bari, Laterza e figli, 4º ed.,

BOEHNER, PH.: Medieval Logic, Chicago, Illinois, The Chicago University Press, 1952.

DUMITRIU, A.: "Histoire de la Logique". En Scientiz (Milán, jul-aug. y setoct., 1971).

# TRES INTERPRETACIONES CONTEMPORANEAS DEL PENSAMIENTO DE PLOTINO

BALADI, NAGUIS, La pensée de Plotin (Paris, 1970).

MOREAU, JOSEPH, Plotin ou la gloire de la philosophie antique (Paris, 1970).

RIST, J. M., Plotinus: The Road to Regity (Cambridge, 1987).

### I. Misticismo y orientalismo en Plotino

Resulta extraordinario el auge que, en los últimos cincuenta años, han cobrado los estudios sobre la filosofía de Plotino, quizá más precisamente a partir de las Gifford Lectures (1917-1918) publicadas en The Philosophy of Plotinus de William Ralph Inge (Londres, 1929), y donde se plantea metódicamente y con gran amplitud la mayor parte de los problemas verdaderamente importantes en la interpretación de Plotino. Casi contemporaneamente H. F. Müller publicaba en Hermes, entre 1913 y 1916, sus notables Plotinische Studien, que siguen teniendo plena actualidad; entre ellos nos parecen particularmente dignos de nota los titulados: "Ist die Methaphysik des Plotinos ein Emanationssystem?" y "Orientalisches bei Plotinos?". Ambas cuestiones -emanatismo y orientalismo- reciben en los estudios de Müller respuestas muy fundadamente negativas. Pero si la primera parece hoy definitivamente aceptada, la segunda sigue siendo objeto de polémica. Bréhier, en su curso de 1921-22 -- publicado luego en su muy difundido libro La Philosophie de Plotin- admite, aunque con algunas restricciones. esa influencia priental: y en la edición inglesa atribuye a Olivier Lacombe la misma aceptación. Conocemos el breve trabajo de Lacombe por la traducción publicada en Notas y Estudios de Filosofía de Tucumán (vol. IV, nº 14), en la que leemos: "El impulso espiritual, la sed y la embriaguez de abismarse en lo absoluto no conocen casi, por parte del Vedanta, ese matiz de reserva, de contención y como de pudor, perceptible por el contrario en ciertos textos de Plotino. El acento de triunfo del 'viviente liberado' que proclama 'yo soy Brahman' no tiene un paralelo tan llamativo en las Enéadas..." Pero esta diferencia de énfasis carece a nuestro juicio de importancia frente a esta cuestión decisiva: el centro del círculo que representa el alma, ¿es idéntico con el centro que representa el Brahman, o coincide simplemente con él? Si lo primero, estamos en un sistema monista, que es justamente el de las Upanishadas (o por lo menos el del Vedanta, "interpretación no-dualista de las Upanishadas"); si lo segundo, estamos en un sistema telsta. Y Lacombe es categórico en este punto: "La introversión mística, en Plotino como en las Upanishadas, se basa en la identidad pura y simple del centro metafísico de cada uno y el centro universal", dice citando En. VI 9, 10.

Vemos pues cómo el problema del "orientalismo" de Plotino se combina con el de su misticismo. En el libro que nos sirve de epigrafe, Rusr ataca tanto a los que suponen que todas las misticas son iguales —representativas de la philosophia perennis que trasciende religiones y culturascomo a los que creen que no hay misticas que no sean cristianas, o bien niegan por principio el misticismo a las *Enéadas* (por ej., J. Katz), o bien califican de "nociva excrecencia oriental" la visión de lo Uno (por ej., W. R. Inge).

Justamente el mérito más singular de Rist consista en haber tratade el problema del misticismo —y consecuentemente el del orientalismo— accandolo de la ambigüedad y vaguedad que ambos términos han comportado en relación con el necplatonismo. Muy honestamente Rist reconces su deuda para con R. C. Zaehner, que en su libros: Mysiciem: Sacred and Profame presenta cuatro tipos de lo que indiscriminadamente se suele llamar "misticismo": 1) panteísmo, o experiencia mística natural —panhenénica, según Zaehner—; 2) completo sislamiento del alma frente a la naturaleza, por medio del assectismo; 3) monismo; el alma individua es idéntica al poder que está tras el universo —Atman es Brahman—; y 4) misticismo teisíra; el almá en individad alcanza la sunión con un Dios trascendente, pero no es idéntica a éste. Y si Zaehner hubiera ubicado a Plotino dentro de ese esquena, declara Rist, no hubiera sido necesario su propio capitulo sobre "Misticismo".

Teniendo a la vista este esquema, Rist examina en detalle un gran número de textos-clave de Plotino, tratando de vencer las múltiples dudas que surgen de expresiones aparentemente contradictorias: la δμοίωσις θεῷ, ¿significa identidad o semejanza? ¿Cómo distingue Plotino los tres niveles de la realidad? ¿Cómo puede anularse la alteridad que divide el alma del nivel del noûs y del de lo Uno? No es posible la visión de lo Uno si hemos de volvernos iguales a él, ya que lo Uno nada ve fuera de sí mismo. Del examen que Rist hace de estas cuestiones surge: que si en el rapto el alma se rinde, no se rinde a sí misma sino a otro; que llenarse de Dios no es llenarse de sí misma; que el aislamiento con respecto a las demás cosas no es un fin en sí sino una condición para que el yo, aislado de lo finito, pueda volverse plenamente receptivo de lo infinito. Y así queda categóricamente rechazada la tesis de Bréhier, e implicitamente también la de Lacombe: el misticismo de Plotino no cabe en ninguna de las tres primeras clases fijadas por Zachner, sino sólo en la cuarta. El alma como sustancia espiritual, aunque raptada y vuelta infinita en vez de finita, no queda nunca obliterada ni se revela como lo Uno, porque no es la única sustancia espiritual.

# II. Plotino: ¿pensador original o continuador de Platón?

Antes de examinar la respuesta que da en cambio Morgau a la cuestión del misticismo plotiniano, destaquemos que mientras Rist se eafuerza
por acentuar la originalidad de Plotino, Moreau prefiere encontrar en Platín todos los puntos de partida para el deasrrollo de las doctrinas plotinianas, tratando de demostrar al mismo tiempo cuán justificadamente "platínica" es esta doctrina. Cierto que no podemos apreciar hasta qué punto
esta posición sería incompatible con la que surge del libro de Rist, porque
enhos autores demuestran su tesis con ejemplos muy diferentes. Escojamos
sólo uno: Moreau considera esenciales la idea "cosmobiológica" y la de la
eternidad del mundo, ya implicitas en Platón sunque una parezca estoica y
la otra aristotélica. Rist, en cambio, se apoya principalmente en la consideración de lo Uno, que era concebido por Platón como finito—de otro
modo se hubiera apartado de la tradición pitagórica que identifica lo bueno
con el límite y lo malo con lo limitado, y aun de toda la tradición helénica

que considerá siempre la infinitud como signo de inferioridad—; Plotino declara que lo Uno-Bien es infinito, y creador de los seres. Y en el capital, al tratar de la "Belleza, lo Bello y lo Bueno". Rist muestra la esencial diferencia que existe entre lo Bello como fin del ascenso dialetteto el Simposio, y la Belleza de la concepción plotiniana, según la cual la procesión de la Bellez a es solo una parte de la total procesión desde lo Uno. Y por análogas razones, la aproximación platónica al Bien no tiene nada que ver con la unión méstica plotíniana.

En resumen, para Moreau la filosofia de Plotino es un platonismo más profunda y originalmente interpretado, donde los problemas nuevos, principalmente religiosos —ya tocados por Platón en forma mítica y poética- son etucidados dialecticamente; para Rist Plotino es un pensador independiente, cuyo mayor motivo para filosofar consiste en racionalizar sus propias intuiciones y experiencies.

Pero volvamos al problema religioso. Los puntos de vista aostenidos por Moresu coinciden aquí con los de Rist, anque el carácter de la obra del investigador francés le otorga menos relieve, menos vigor aparente en sus posiciones. La obra se presenta como fundamentalmente didáctica y no polémica; sin embargo un examen cuidadoso revela que cada una de las tesis ha sido trabajada a fondo y que el autor no iguora las interpretaciones disidentes sino que les da respuestas implicitas. Su plan consiste en ir elevándose, en un estudio sistemático, de la cosmología a la paicología, de la psicología a la noticia, de la noticia a la teología y paralelamente, en trazar el pasaje de la vida interior a la vida espiritual y de ésta a la vida mística. Así, la especulación filosófica de Plotico se innestra naturalmente en una aspiración religiosa; la vida espiritual alcanza su culminación en la experiencia mística.

El problema reside en que, de este modo, la filosofía plotiniana parecrá por un lado, inferir menoscabo a la trascendencia divina —porque al busear a Dios en la profundidad del alma tenderá a encerrarlo en la pura inmaenencia—, y por otro lado, parecerá busear el principio del ser y del pensamiento más allá de la inteligencia, con lo cual el dominio de ésta quedará reducido a una zona de claridad intelectual rodesda de una coscuridad incondable. A estas cuestiones pretende responder Moreau concediendo (innecesariamente, a nuestro juicio) que en la visión unitiva queda abocida momentámenente la individualidad. Más acertado nos parece sostener, con Rist, que la individualidad se sigue manteniendo, pero que ya no es prácticamente discernible; así como un punto que se marca sobre una hoja de papel sobre otro punto igual no es el mismo que éste, pero es indiscernible de fel.

Rist vincula esta difficultad con la ampiia exposición de un problema se general, a aber: que una facultad del alma puede existir, aunque no se ejerza por falta de una materia en que hacerio; que aún la contemplación intelectual, que nunca essa, puede volverse inconsciente para el alma que se ha hundido demassido en lo sensible; así como, reciprocamente, la facultad sensitiva, que nunca se extingue, puede quedar prácticmaente anuada para el alma que se ha concentrado intensamente en su propia esencia, porque la contemplación no llega a ser consciente sino cuando a canza el plano de la sensibilidad, así como la senseción no se hece consciente sino cuando llega al plano del alma. Moreau dice lo mismo de un modo más conciso: "el alma, reducida a su potencia intelectiva, pero despojada de toda

determinación, devuelta a su simplicidad original, coincide por su centro con lo Uno absoluto, pero no se identifica con él; liberada de toda limitación, ha llegado a ser total, ha retomado contacto con su principio".

Frente a algunas afirmaciones de Moreau debemos recordar, para aceptarias como abonadas, que estamos ante el autor de Lo construction de l'iddatieme piatoniciem, L'Ame du Monde, de Platon aux Sioriems (1939), Reatieme et idaciame ches Platon (1961), Aristote et son Ecole (1965) y Lo sems du platonisme (1967); de otro modo nos resultarian un tanto audaces o no bastante fundades expresiones como las que atribuyen a Aristóteles haber leido erróneamente en el Timeo platónico la concepción del universo como engendrado e indestructible, o no haber distinguido entre la eternidad absoluta y la infinitud del tiempo; de donde resulta que toda la polémica de Aristóteles contra el Timeo, reposa sobre un malentendido.

Por eso es necesario considerar toda la economía del libro para superar la primera impresión que se recibe, que es la de estar ante una obra de exposición, correcta pero superficial, sólo útil para el que comienza el estudio de Plotino. Cuanto más se conocen las interpretaciones opuestas mejor se comprende que, frente a cada problema, hay una toma de posición personal y que, sin hacer nunca ostentación de ello. Moreau se ha cuidado de establecer, en la mejor oportunidad que tenía para hacerlo, los elementos de juicio destinados a fundar su propia interpretación. Así aparece la cuestión de la inmanencia y la trascendencia de lo divino, por ejemplo: resulta más inteligible si se tiene en cuenta cómo Plotino combina la aceptación de algunos puntos de vista aristotélicos con tesis que en Platón se encontraban ya potencialmente dadas. Lo mismo ocurre con la actitud de Plotino frente a la tesis "artificialista" de la creación del mundo, que las Enéadas parecen rechazar en beneficio de una concepción "cosmobiológica", y, por lo tanto, de una creación no deliberada -como en el arte-, sino necesaria, -como en la generación biológica.

Puede decirse que no hay problema verdaderamente importante en la interpretación de Plotino que no esté encarado con firmesa en este libro. Y esto es tanto más digno de destacarse cuanto que la obra no aparece recargada ni de citas ni de opiniones divergentes; sólo se mencionan los rebabjos más clásicos y autorizados, y la obra gana con ello en claridad. Y si resulta de gran interés para el especialista, es también un instrumanto ditil para el principiante, que encontrará en esta exposición una guía segura para adentrarse en el conocimiento de la doctrina del "más metafísico de los filósofos".

# III. La "audacia" en el centro del sistema plotiniano

Más en la linea de la monografía deliberadamente inherpretativa, y un lenguaje por momentos heideggeriano, N. BALDM —profesor de la Universidad marroqui de Rabat, y autor de La Penase religieuse de Berkeley (1945) e Introduction à l'Ecole d'Alexandrie (1962) — pasa revista a los puntos esenciales de la metafísica y la teología plotinianas exclusivamente desde el concepto do τόλμα, "audacia", que si bien es relativamente infrecuente en las Ardadas resparece siempre en las articulaciones que podriamos llamar dinámicas del penasimiento de Plotino; por ejemplo toda

vez que se hace necesario explicar el "pasaje" de un término a otro de la procesión, o los momentos de la conversión.

Tal vez lo más original de la interpretación de Baladi -aunque en términos generales se la encuentre ya en Zeller- reside en su identificación de "audacia" con principio de discontinuidad, imprevisibilidad, contingencia, separación, irracionalidad; en una palabra con todo lo que atenta contra la pretendida unidad del mundo plotiniano, y que el autor caracteriza como "una falla original en el ser". Ya vimos en Rist una crítica a la identificación fácil del plotinismo con un panteísmo, identificación con la que evidentemente la formación hegeliana de Bréhier tiene algo que ver; pero esta crítica se hace desde la economía interna del pensamiento de Plotino. Los motivos de Baladi parecen más bien responder a un punto de partida personal de cierto matiz trágico -que se transparenta ya desde la Introducción- y que resulta afín con algunos epígonos del existencialismo. "El mundo piotiniano, en lo que tiene de original y de profundo, no emana automáticamente. Surge, ek-siste, se separa; se desarrolla y evoluciona, ciertamente, pero a partir de una diferencia y una separación" (p. 6). El ser es audacia, en tanto osa separarse de lo Uno: la teología y la filosofía son audacia, en tanto son pensamiento del ser en su alteridad, e intento de comprender esa brecha que corroe toda realidad como "un hecho primitivo e irreductible" (p. 116).

Pero el que el concento de "audacia" explique con tanta felicidad el dinamismo de lo real podría hacer pensar, insinúa Baladi, que coincide con el de "procesión". Por el contrario, el examen de los textos muestra que la audacia es la causa o principio explicativo de la procesión: la Inteligencia "procede" de lo Uno por audacia, y esta audacia es algo que pertenece esencialmente a lo engendrado y no al generador, que sólo puede "no oponerse" a la procesión. Sin atender demasiado a los muchos lugares en que Plotino insiste en que esta procesión es necesaria y eterna, Baladi prefiere acentuar el concepto típicamente alejandrino de la audacia como principio de la procesión, y concluye que esta separación es "la contingencia misma". "Para el Alma es una contingencia separarse de la Inteligencia, y lo es también el que las almas se separen entre sí, y el que se preocupen por un cuerpo y dejen que un reflejo de ellas mismas se una a él" (n. 117). Con todo la específica audacia de la Inteligencia -curiosidad v multiplicidad no es idéntica a la específica audacia del Alma preocupación por los cuerpos- ni a la audacia de la Materia -poder pasívo de falsificación e ilusión. Sobre esta armazón básica, a la que se agrega la reflexión complementaria sobre el cómo llega Plotino a estas evidencias, razonando por analogía a partir de la experiencia del éxtasia místico. Baladi va reconstruyendo toda la metafísica plotiniana con una orientación sutilmente creacionista y trascendentalista.

La exposición es elegante y correcta, sin pretensiones de erudición o polómica, y con los reservos apuntadas puede resultar una obra muy útil al principiante. Tal vez seria del caso criticar el uso servil de las traducciones de Bréhier y Gandillac, que quién sabe si no han acentundo las tendencias trágicas del autor, que hubieran debido moderarse ante la seca precisión del original; la bibliografía muy desactualizada —a pesar de una heve lista de titulos recientes que se incluye al final, pero que nos es utiliza en el cuerpo de la obra— y ciertos efectismos de lenguaje que no parcena regresar precisión. Pero lo que más reservas nos provoca es la amplitud

casi infinita del concepto que sirve de hilo conductor: una "audacia" que lo explica prácticamente todo, que significa tantas cosas diferentes y hasio puestas según a qué nivel de la realidad se aplique, ¿no resulta superflua en tanto principio explicativo, y no se justifica plenamente el que Plotino casi no hage uso de ella en su obra? Queda, con todo, su innegable resonancia moral y psicológica; y en este sentido no puede negarse que ha servido de punto de articulación para una versión vivida y atrayente de la metafísica plotiniana.

Carlos Manuel Herrán - Mercedes Riani

# RESEÑAS

PIETRO PRINI, Plotino e la genesi dell'umanesimo interiore (2º ed., Edizioni Abete, Roma, 1970). 168 pp.

Tenemos aquí la segunda edición del libro del Prof. Pietro Prini sobre Platino

En los últimos años se han multiplicado las reediciones y nuevos estudios sobre Plotino. En lo que se refiere al texto critico de las Enéadas, no sólo se espera para este año la aparición del penúltimo de los volúmenes de las Plotini Opera de P. Henry-H. Schwyzer. con el texto griego criticamente establecido de la Enéada sexta, sino que desde 1967 se posee completo el texto griego -observando el orden cronolgico- y la versión alemana de los tratados eneádicos. debido a la tarea colectiva de R. Harder, R. Beutler y W. Theiler, auxiliados también por W. Marg: A. H. Armstrong entre 1966 y 1967, ha entregado ya por la Loeb Class. Library, tres de los seis volúmenes proyectados de las Enéadas, provistos del texto griego de Henry-Schwyzer -aprovechando incluso en eatos tres primeros libros las reformas introducidas en el texto por los autores citados en su editio minor- y ofreciendo una nueva versión inglesa de las Enéadas. Faber & Faber Lted. de Londres ofrece desde 1969 una nueva edición revisada de la antigua versión inglesa de Stephen Mackenna, examinada y acrecida, con las colaboraciones respectivas de B. S. Page. E. R. Dodds y P. Henry desde 1930 en adelante. Para seguir manteniéndose en los límites del último quinquenio se debe recordar también que en estos últimos años se han reeditado los estudios ya clásicos del P. Arnou, Le désir de Dieu

dans la philosophie de Plotin. Roms, 1967; J. Guitton, Le temps et l'éternité chez Plotin et St-Augustin, Paris, 1971; A. H. Armstrong, Plotinus. The Architecture of the Intelligible Universe in the Philosophy of Plotinus, Amsterdam, 1967 e incluso, poco antes, C. Carbonara, La Filosofia di Plotino, Nápopoles, 1964. Por otra parte, entre las varias obras aparecidas pertenecientes al mismo período\*, creemos se deben hacer notar los libros de dos autores canadienses, J. M. Rist, Plotinus. The Road to Reality. Cambridge University Press. 1967 v J. N. Deck. Nature. Contemplation and the One, University of Toronto Press, 1967, caracteristicos por los ajustados análisis de algunos temas específicos de las Enéadas, que prolongan la linea de estudios iniciados en lengua inglesa por W. R. Inge entre 1917-18 con sus lecciones Gifford de San Andrés; el de B. Salmona, La libertà in Plotino, Marzorati-Editore, Milano, 1967, de notable penetración metafísica y el de J. Moreau, Plotin ou la gloire de la philosophie antique, Vrin, Paris, 1970, obra en la que a los setenta años de edad el fino helenista francés nos ofrece el más comprensivo estudio existente sobre Plotino.

La obra de Pietro Prini se ha ganado un lugar propio dentro de este conjunto de recientes publicaciones sobre Plotino.

Se ha esforzado Prini por proporcionarnos un camino que haga posible el acceso a Plotino y al mismo tiempo muestre su vigencia en el modo de penaamiento de nuestro

momento histórico. Esa vía de comunicación ha sido percibida a través de la valoración del hombre interior obvia en las Enéadas y aprehensible en nuestra época hurgando bajo la aparente superficie de una civilización tecnológica que aniquila al hombre y a la que se le solicita permanecer indiferente. El individuo humano, el momento en que la conciencia se hace presente en la evolución universal, de be tomar conocimiento de esta su realidad esencial v reasumirse de este modo como el legitimo genenador del progreso científico y tecnológico dinamizado por un telos trascendente a esta evolución. De este modo desde Plotino hasta nuestros días, pasando por Descartes, la linea humanista, del hombre que con mayor o menor lucidez comprende que su interioridad no se opone a la naturaleza universal, sino que ambos se compenetran y que ésta se gana ganándose aquélla, nos da la norma para trazar una analogía entre la unidad del mundo inteligible y la naturaleza sensible existente en Plotino y que no rompe nuestra sociedad tecnificada con el hombre que proyecta y el método de la feología negativa exigible por lo Absoluto y muestra de su inmanencia-trascendencia, nos permitirá también expresar en unidad la distinción y orientación del proceso evolutivo hacia su verdadero fin.

Esta tesis previamente esbozada es apoyada por tres capítulos analíticos en torno a las *Enéadas*.

El primero de ellos gubraya algunos elementos históricos del contorno romano de Plotino en general preteridos por los intérpretes. Se insiste en la situación de zozobra social y política propia de esta segundo tercio del siglo III, en el renacimiento del ideal del rey justo entre las clases senatoriales, en la composición de la escuela de Plotino con predomínio de miembros de estas útimas, hecho probablemente motivado porque la enseñanza filosófica de Plotino siguiendo la línea platónica y estoica hacía visible un orden jerárquico en el que las clases altas podían encontrar reflejada su función de ejemplares éticos en una sociedad convulsionada, que les cortaba toda otra aspiración y, finalmente, se insiste sobre el destino más profundo de estas enseñanzas que no aspiraban al éxito inmediato, pero sí a la formación lenta de una clase dirigente que dejó su sello en las bases ideológicas del sacro imperio.

El canitulo II aborda previamente la cuestión de los desequilibrios psicosomáticos de Plotino, se muestran tales síntomas como refleios personamente asumidos del desequilibrio de la época y se manifiesta brevemente cómo la actitud natural de Plotino hacia este contorno histórico ha condicionado su filosofia, 1º en una forma optimista que incorpora el mundo a su pensamiento y más tarde con una actitud de rechazo crudamente dualista. v esta doble dialéctica se ostenta como una de las razones de la ambigüedad del lenguaje de las Enéadas.

Característico de este modo de ver le parece a P. Prini la concepción de la materia y el mal a través de En. II.4 y I.8 (tratados 12 y 1 en el tiempo). El primer caso es un intento de dominar la irregularidad de las cosas mediante una dialéctica integradora, basada en la debilitación cósmica, que pide a las clases auperiores au rehabilitación y que encuadraba en la tradición de la República y el renacimiento de las esperanzas de la clase senatorial en los primeros años del reinado de Galieno. En el segundo los males aparecen como originados de una raiz irreductible que refleia la sustitución de la política de la razón por la de la fuerza y como única solución de la par-

The state of the s

sona y el ejercicio de su libertad, la liberación de todos los desórdenes del cuerpo.

En el último capitulo se refiere el autor a la naturaleza del Uno entendido por Plotino como lo radicalmente "otro" y potencia infinita, al modo de lo Sagrado en los análisis de R. Otto, y en relación con esto el empleo de la teología negativa en las Enéadas se vincula con la expresión de aquello que no puede ser caracterizado psicológica ni lógicamente, y cuya interna dialéctica en relación con los seres, exige la doble negación. Pero esta huida del mundo es reingreso en sí mismo según la dialéctica del Bien y el amor en Plotino. Amor que no es estrictamente el eros platónico ni la agápe cristiana. Es. sí, impulso hacia la Perfección que en cada uno radica su potencia difusiva, aunque no por inclinación hacia el cosmos, y de la que viene el origen y fin del emor: su fin, va'or y causa.

Y esta liberalidad creadora otorga a la ética de Plotino sus méritos e insuficiencias. Por ello contemplación y producción se identifican según En. III,8, pero también eso, mientras más rica sea la vida interior del hombre, más perfectos serán sus efectos en el mundo, así fuga del mundo y enriquecimiento de él, son intimamente solidarios; la acción del hombre surge de su captación de la acción divina. Nuevamente son evocadas aoní las grandes figuras de los hombres contemplativos, que más tarde florecerán en la monástica cristiana; la prazis, la vida práctica que disgrega v multiplica no es productora. Sin embargo esta premisa meral queda como algo ineficaz en relación con la sustancialización del mal. Las fuerzas del mal a través del hombre son activas y para l'evar a cabo la revolución que se necesitaba, el ideal de la contemplación debe acompañarse de una actividad transformadora que sólo el amor hacia el prójimo puede inspirar.

Llegados a esta altura creemos oportuno realizar un breve balance de la obra que comentamos.

Con independencia de la tesis que reactualiza a Plotino en la linea del humanismo interior, Prini ĥa facilitado a los estudiosos y estudiantes de las Enéadas buenos y claros análisis sobre la materia y el mal, el Uno y la teología negativa, la neción de eros y de theoria. poiesis y práxis. En todos estos casos el autor ha apuntalado sus reflexiones con una eximia bibliogra fía en notas a pie de página, que representan los más penetrantes exámenes que se hayan realizado sobre los respectivos tópicos. Asimismo las veinte páginas finales de bibliografía clasificada por temas. prolongan útilmente el elenco de trabajos de B. Mariën, incluido en el tomo 2º del vol. III de la traducción italiana de las Enéadas de V. Cilento.

De la misma manera y asociativamente, las bien esentadas efirmaciones del autor sobre Plotino y su contorno romano hacen pensar en el valor de otros testimonios y sus posibles influencias (las doctrinas hindúes, cf. sobre todo J. Filliozat, Les relations extérieures de l'Inde (I), Pondichéry, 1956, pág. 53 y ss.; Ammonio Saccas, Porfirio, Vita Plotini III; los misterios de Isis y Eléusis, J. Cochez, "Plotin et les mystères d'Isis", Revue Neosch. Phil., 18, 1911, pag. 328 y 63. y V. Magnien, Les Mustères d'Eleusis, Paris, 1950, pág. 162 y as. e incluso el maniqueismo, H. Ch. Puech, "Position spirituelle et signification de Plotin", Bulletin de l'Assoc, G. Budé, Oct. 1938, pág. 20-21); el examen de En. III, 8, pos trae a la mente el de su anterior, En. III,7, sobre la eternidad y el tiempo. Finalmente las múltiples referencias a la polémica antignéstica, pág. 34, 38, 62, 76, 78, 85, 97, 98, 103, 110 y 125, siempre dentro del texto eneádico, lo que distingue a nuestro autor de otros meritorios especialistas, que se basan en una literatura mínima sobre el gnosticismo, hacen de nuevopatente la necesidad que existe de abordar con amplitud el tema de las oscuras e importantes relaciones de Plotino con sus adversarios de En. II.9.

Francisco García Bazán

MOURELATOS, ALEXANDRE P. D., The Route of Parmenides. A study of word, image and argument in the fragments (Yale University Press, 1970), XXIII † 308 pp.

Según confirma su autor, este trabajo "no pretende ser un comentario de los fragmentos de Parménides" (p. XIV), sino un análisis de los conceptos fundamentales, de la articulación de sus argumentaciones, y de las imágenes que el Poema presenta. Entre dichos "concentos fundamentales", obviamente, es la noción de "ser" la que ocupa el lugar de preferencia. Mourelatos emprende su tarea a partir del análisis del fr. 2 de Parménides, donde aparece la formulación de los dos únicos caminos de investigación que se ofrecen al pensamiento. Como es sabido, la presentación de estos dos caminos se articula alrededor de formas personales (terceras personas), impersonales (modales) y substantivas (infinitivos) del verbo "ser" (sinai). Por esta razón, de la interpretación del valor de dicho verbo depende la concepción de ambos caminos de investigación, verdaderos axiomas del sistema de Perménides, que no es sino una ilustración o una consecuencia necesaria de las tesis formuladas en los versos 3 y 5 del fr. 2. Según Mourelatos, la mayor parte de la critica actual ha llegado a un acuerdo respecto de los tres puntos más discutidos de este fr. 2: (a) el verbo einai

(en sus formas personales y substantivas, no en las impersonales) tiene valor existencial; (b) la ausencia de sujeto del "es" (esti) es intencional; (c) esta ausencia de suieto no implica que el verbo cinas sea impersonal. Mourelatos se suma al ecuerdo comprobado respecto de (b) v (c), pero rechaza de plano (a), pues, según interpreta, la construcción absoluta de einai no asegura de por sí el carácter existencial del mismo. En este aspecto, Mourelatos se reconoce deudor de Ch. H. Kahn, quien, en un artículo publicado en 1966, había sostenido que "en el uso filosófico del verbo, el valor fundamental de sinai (utilizado aisladamente) no es 'existir' sino 'ser así' 'to be the case'.1 'ser verdadero' ".3 A este elemento negativo del aporte de Kahn —tendiente a eliminar la forzosa interpretación del esti absoluto como existencial- Mourelatos agrega, como elemento positivo, la vieja tesis de Calogero 3 según

1 Conservamos la fórmula en inglés norque no encontramos un equivalente exacto en castellano.

2 "The greek verb 'to be' and the concept of Being", en Foundations of Language, 2, 1966, p. 247. 8 En Studi sull'eleatismo, Roma,

1932, passim.

la cual el "ser" permenideo es el ser de la cópula verbal, es decir, la mera forma de un juicio (afirmativo o negativo, según el caso). Como consecuencia de ambos puntos de vista, Mourelatos afirma que el esti de Parménides no es existencial, sino copulativo; pero -y éste es su aporte original- asistimos en Parménides a la formulación de un nuevo tipo de nexo conulativo, nexo que trasciende tanto la simple predicación de un sustantivo respecto de un adjetivo (p.e., "Sócrates es blanco") como la predicación clasificatoria (p.e., "Sócrates es un hombre"). Se trata de la predicación especulativa, que, al mismo tiempo que conscta dos elementos. postula una relación asimétrica (o sea que no se trata de una identidad) según la cual "el predicado (el término de la derecha) pertenece esencialmente al sujeto (el término de la izquierda), o es una condición necesaria del mismo" (p. 57). A manera de resumen. Mourelatos observa que la predicación especulativa es, a la vez, análisis, interpretación y explicación.

Esta concepción del nexo copulativo parmendido conduce a Mourelatos a su hipótesis más original: el esti de Parménides no eiso corece de sujeto, sino también de predicado. "Esta" es un mor nexo que una ajeto inexistente con un predicado también inexistente, y los decaminos de inexeligación que Parménides ofrece en el fr. 2 son formulas vacías que tienen esta forma: "uno, que ...es... y que no es posible que ... no sea ... y el otro, que ... no es ... y que so carrecto que ... no sea ... y que so correcto que ... no sea ... y que so correcto que ... no sea ... y que so correcto que ... no sea ... y que so correcto que ... no sea ... y que so ...

4 La traducción habitual de ambos versos es: "uno, que es y que no es posible que no sea; el otro, que no es, y que es necesario que no sea". El problema, hasta hoy, era relatos prolonga esta concepción en el fr. 8, donde se deducen las "proniedades" o "caracteres" del ser. que consecuentemente son interpretados como la serie de los valores que se ubican en el lugar correspondiente al predicado en el esquema de la predicación especulativa (el papel del sujeto, obviamente, corresponde a "lo que es", to on). Esta interpretación culmina con el análisis del valor cognoscitivo de la "búsqueda" (dizesis) parmenídea, de la significación de la doza ("aceptación", según Mourelatos) y de los "términos engañosos" (deceptive).

El abundante material presentado por Mourelatos, v. en especial. su particular concepción del verbo "ser" en Perménides, ofrece un campo fértil para la polémica. No obstante, un análisis detallado de sus puntos de vista excedería los límites de esta reseña. Nos limitaremos, por ello, a formular unas pocas apreciaciones sobre su hipótesis central, pues de ella depende el resto de su interpretación. En primer lugar, debemos reconocer que la tesis de Kahn es menos extremista de lo que sugiere Mourelatos. Kahn pretende fundamentalmente criticar el carácter abstracto que suele otorgarse al verbo einai y que por lo general se traduce con el término "existir". El verbo einai en su uso absoluto tendría más bien, para Kahn, un valor locativo 5 que aseguraria la realidad del sujeto en cuestión. En un artículo posterior al analizado por Mourelatos, v dedicado por entero a Parménides,6

la individualización del sujeto de ambas formulaciones (en caso de que lo hubiera).

que to numera).

<sup>6</sup> CB. H. KABN, op. cit., p. 257.

<sup>6</sup> "The thesis of Parmenides", en

The Review of Metaphysics, 22, 1969.

Kahn observa que el verbo eingi, en eu uso absoluto, resalta el hecho de que el sujeto del conocimiento "es -v debe ser- definidamente así; que debe ser absolutamente así en la realidad o en el mundo... Es un becho definido, un real estado de sucesos (state of affairs)".7 Esta interpretación no relega a un segundo plano el concepto de existencia, sino que "lo implica en dos niveles: (a) existencia del sujeto, lo que es': (b) existencia o realidad del hecho o situación que caracteriza esta entidad de un modo determinado".8 En este sentido, la tesis de Kahn no justifica la formulación extrema de Mourelatos,9 sino que, por el contrario, se inscribe en la mejor tradición histórico-filológica que sostiene el valor de "presencia" del verbo cinai en su uso absoluto, especialmente en el griego arcaico que Parménides recrea.10 El intento de Mourelatos por revitalizar el valor copulativo del esti parmenídeo, en cambio, puede ser calificado de anacrónico, pues pretende interpretar el pensamiento de Perménides mediante estructuras verbales -y, por ende, mentales muy posteriores. En Parménides observamos no sólo la utilización del verbo einai en su sentido

para Mourelatos, es sólo una variable lógica. La tesis parmenídea afirma la presencia de lo que está presente y en tanto está presente, la realidad de lo real en tanto es real, es decir, que sólo analíticamente podemos distinguir en ella un "sujeto" y un "predicado"; en el mejor de los casos, se trata de "un predicado que se piensa junto con el aujeto".12 Al igual que Calogero y otros escasos autores que sostuvieron el va!or copulativo del esti parmenídeo, Mourelatos no logra relacioner de manera convincente su interpretación del fr. 2 (que postula el carácter de nezo del verbo singi) y la rigurosa analítica de to on del fr. 8 (donde se hace hincapié exclusivamente en el carácter substantivo -o, gramaticalmente. de sujeto- de "lo que es"). Esta analítica no corresponde a cualquier "sujeto" de conocimiento, sino al único, a "lo que es", porque "ni hay ni habrá nada, aparte de lo que es" (fr. 8.36-7).

fuerte 11 sino que asistimos incluso

a una completa demostración de su carácter de presencia absoluta, to-

tal y única, calificativos estos que

excluyen toda posible indeterminación del único sujeto posible, que.

No obstante las discrepancias sefialadas respecto de la interpretación de Mourelatos, consideramos que su trabajo posee elementos de gran vanor y, fundamentalmente, una información y una metodología rigurosas y preciasa. Un extenso capítulo dedicado a la forma épica del lenguaje parmenideo y a la posible influencia de Homero y de Hesiodo,

11 Cf. P. CHANTRAINE, Dictionnai-

re stymologique de la langue grecque, París, vol. I, 1970, p. 322. 12 A. BAUMAN, Formen der Ar-

gumentation bei den vorzokratischen Philosophen, dis., Würzburg.

7 CH. H. KAHN, "The thesis...".

<sup>6</sup> CH. H. KAHN, "The thesis...",

<sup>6</sup> Mourelatoa, a su vez, criticó este nuevo artículo de Kain. Su objeción principal es la siguiente: "Es corprendente el modo en que Kain se aferra a la concepción tradicionamiento de la consecución del la consecución del la consecución de la

10 Cf. J. Kowski, "Die Konstitution der Begriffe Nichts und Sein durch Parmenides", en Kantstudien, 1969, pp. 404-416.

1906, р. 41.

es sumamente esclarecedor, y otro tanto ocurre con su análisis de los conceptos de "persuasión" y "confianza" (piatia), de importancia decisiva en la lógica de Parménides. El trabajo finaliza con cuatro apéndices dedicados a tópicos cuya inclusión en el cuerpo del arrumento clusión en el cuerpo del arrumento.

hubiese dispersado la atención del lector. Se trata de análisis del hexámetro parmenideo, de las interpretaciones del estí del fr. 2, del significado de knté, y del texto griego completo de los fragmentos.

Néstor Luis Cordero

# Platón y Freud en la crisis de la filosofía 1

Si el valor de este trabajo sobre Platón ha de juzgarse por sus frutos, sólo cabe una entusiasta afirmación. Cualquiera que alguna vez se haya acercado a los diálogos platónicos, no ha podido dejar de experimentar una inquietante sensación de contemporaneidad y una especie de sacudimiento interno. como si Platon viniera a "metérsele" dentro, violentando hasta el absurdo los cánones de toda "lógica" histórica. Pero estos cánones no son los de la experiencia humana y a ésta le toca transformarlos y darles nueva vida. Yvon Brès pone en escena la creación platónica y nos muestra el itinerario viviente, el proceso mismo, las continuas crisis de crecimiento de una experiencia creadora. Al hacerlo. quita toda ilusoriedad a ese "salto" imposible que Platón parece dar para nosotros, cada vez que nos ponemos en contacto con sua diálogos. La contemporaneidad del filósofo parece quedar plenamente confirmada, en una interpretación que nos la va mostrando, sin que experimentemos el menor sentimiento de violencia o arbitrariedad.

Pero por detrás de los alentadores resultados, y sosteniéndolos, se alzen las hipótesis metodológicas que orienten el trabajo y la compleja problemática que los contie-

Yvon Brès, La psychologie de Platon (Paris, P.U.F., 1968).

ne. Y ésta, como al mismo autor no se le escapa, culmina en una de las cuestiones cruciales que revuelve desde dentro el pensamiento contemporáneo: la crisis de la filosofia, crisis para la que la filosofia desde si misma no tiene respuestas, que la obliga a dar el primer sa to mortal fuera de si y. por ello, crisis incomparable a las mútiples que la conmovieron desde su nacimiento. La crisis actual de la filosofía es esa autodestrucción que ella misma opera por incorporación del destructor. El resultado es el momento "postfilosófico" que estaríamos viviendo, dice Brès, y acentúa así la paradoja de que toda "renovación" de la filosofía implica el reconocimiento de su muerte, en el sentido menos simbólico y ambiguo. No en el sentido de la filosofía heideggeriana, por ejemplo, que, quiéralo su autor o no. cuestiona la tradición "metafísica" desde un lugar filosófico que -citamos una fórmula hegeliana- se pone a cubierto de "la tormenta del presente".

Es en este momento destructivo, momento "posifilosófico", que Pla-tón, filósofo, puede hablarnes y dar el testimonio vivo de la posibilidad actual de mutua fecundación de filosofía y ciencias del hombre más concretamente, de filosofía y psicología. ¿Cómo es esto posible? Veamos las hipótesis metodológi-

cas de Brès y enunciemos, partiendo del mismo autor, la problemática que encierran.

Brès comienza fijando el carácter v los alcances de su trabajo. Se trata de un ensavo de historia de la filosofia, lo cual impone una primera precisión metodológica: la historia de la filosofía no se identifica con la historia de las ideas. Al ocuparse ésta de teorías filosóficas, lo hace para mostrar hasta qué punto constituyen un testimonio de su tiempo, de un contexto sociocultural dado. La historia de la filosofía, en cambio, debe proponerse revelar esa dimensión en que una filosofía efectúa, a partir de las ideas de su tiempo, una creación original. No puede entonces poner entre paréntesis la experiencia humana única que está dando vida a la obra creada. ¿Se trata entonces de hacer la biografía de un filósofo -o su psicoanálisiso de señalar sus opiniones psicológicas, tal como el título -La "psicología" de Platón- lo estaria indicando? Nada de eso.

Se trata de leer, a la luz del psicoanálisis, el proceso de la experiencia creadora que se expresa en los diálogos.

Brès examina dos objecciones posibles a esta perspectiva y ello le permita precisarla.

La primera objeción, general, es la objeción de anacronismo, el hecho de interpretar filosofías del pasado a través de categorías actuales. Sin examinay a fondo este problema, Brès deja tendidos los hilos —no nuevos, por otra parte— para su elaboración;

a) El anacronismo es inevitable. Ello es particularmente claro en el caso de Platón. ¿Acaso no se pueden destindar dentro de la línea de interpretación tradicional del platón ismo, un Platón neoplatónico, otro cristiano y otro kantiano? El que cree leer los diálagos sin perjuicio,

nos dice, cae totalmente víctima de sus prejuicios implícitos. Platón es un "especial lugar de ilusiones retrospectivas".

b) Queda en pie el problema del "mal" y del "buen" anacronismo, de aquél que fuerza las ideas hasta el contrasentido —la atribución a Platón, por ejemplo, de una moral de las virtudes— y de aquél que, en cambio, al arrojar lus sobre el pasado, es, como piensa Diàs, 'uno de los factores de nuestro progreso espiritual".

La segunda objeción, más especies, es la de reducción. El recurso a Freud bace intervenir a las recientes humanas" en la historia de la filosofía. En el caso del psicanafísica, sodo ac tratará de raducción, sino de destrucción de la dimensión más genuina de las ideas filosofícas: en valor de verdad o su ser expresión del ideal —verdadero "pathos" filosófico— de 2a verdad per "pathos" filosófico— de 2a verdad

Brès se sumerge profundamente en esta segunda objeción y llega al problema de la crisis de la filosofia. La objeción sólo puede hacerse desde un contexto positivista en que se reduce el psicoanálisis a su cáscars ideológica naturalista: o desde un contexto "idealista" que se mantiene ilusoriamente fuera de aquella autodestrucción de la filosofía. En cambio, si el filósofo profundamente hundido en la crisis, arroja su mirada peculiar al psicoanálisis, advertirá el alcance filosófico de este, es decir, la posibilidad de plantear a la luz del freudismo las cuestiones filosóficas fundamentales.

Lo que se obtiene, al ir de la filosofia hacia Freud y realizar una
lectura y una interpretación filosoficas de Freud —cosa que, por
cjemplo, ha intentado sistemáticamente Ricoeur— es la captación
desde dentro de uno de los aspectos
fundamentales de la situación ac-

tual de la filosofía: la filosofía opera uno de los modos de su sutocuesticnamiento radical, en la interpretación filosófica de Freud. En este sentido, tiene la radical experiencia de su muerte sin dejar por eso de denunciar los sidoss filosofíaces." En denunciar los sidoss filosofíaces." En la muerte de la filosofía puede verse así expresada y legitimada esa pasión por la verdad propia de la actitud filosófíac.

El mutuo intercambio de psicoranálisis y filosofía lleva a cabo una transformación y una renovación de psicología y filosofía: ni la filosofía se reserva un dominio inacesible, ni la psicología pretende operar una reducción de la filosofía sin modificarse a sí misma.

¿Qué tiene que ver Platón con todo esto? La respuesta de Brès. que intenta fundamentar a lo largo de su libro, nos revela un Platón que habría operado, en el curso de su experiencia creadora, ese proceso de desfalsificación que lleva a cabo la filosofía actual en fusión con el psicoanálisis. Platón sería el testimonio vivo de ese itinerario hacia el inconsciente que nodría ser visto, para Bres, como el progreso mismo de la conciencia en la historía. Comprender a Platón a través de Freud es ver cómo ese esfuerzo ge desenmascaramiento está ya contenido -aun traicionado luego- en la obra de Platón. Platón "alcanza. en un cierto momento, ese punto de total desamparo (de "détresse") que constituye, para el análisis iconoclasta, la aparente destrucción de todo sentido". Lo que no impide su abdicación final en la "restauración del sentido". Pero, agrega Brès, y en esto radica la impresionante actualidad de Platón, "si la tradición se ha nutrido de los ídolos platónicos y del sentido restaurado, nuestro siglo está mejor hecho para comprender el análisis purificador". Y concluye: "Los modernos destructores de ídolos tienen a veces el sentimiento de vivir en una época postfilosófica. Tienen razón, en cierto sentido; pero entonces, en el mismo sentido, puede decirse que Platón pertenece a una era prefilosófica". . .

Llegamos así al problema fundamental en vista del cual ha sido encarado este comentario:

Esos dos momentos de que habla Brès, el "postfilosófico" y el "prefilosófico", ¿no constituyen la expresión más genuina de la filosofía misma?

La filesofía comienza autocomprendiéndose como pregunta radical que se mantiene a través de las respuestas, como progresiva destrueción de toda solución en que se ahonda la pregunta misma. De esto nos daria testimonio Platón. La filesofía "termina" como critica radical que cuestiona su propia posibilidad. De esto nos da testimonio nuestra época.

¿No es ésta, por otra parte, la situación de la filosofía en los momentos de verdaderas crisis históricas, de disolución de las formas socioculturales que estructuran un momento histórico?

¿El momento creador se definiráe en la filosofia como el momento disolvente y destructor que acompaña la transformación del orden existente? ¿Y la filosofía como edificio o sistema seria el momento "deológico" en que la filosofía abdica al servicio del orden constituido?

Pensamos que la concepción hegeliana de la filosofía en relación con los elementos originales de su concepción de la dialéctica, constituyen un punto de partida de primer orden para la elaboración de estas cuestiones.

Maria Elena Lasala

PLATÓN, Apología de Sócrates, traducción directa, estudio preliminar y notas de Conrado Eggers Lan (Buenos Aires, EU-DEBA, 1971), 188 págs.

Hace ya siglo y medio Hegel decia, con innegable profundidad filosófica, que con la aparición del principio socrático —la reflexión subjetiva, la conciencia moral, el yo interior como ditimo fundamenza a resquebrajarse definitivamente la bella vida sustancial de la pólise griega. Pero la simplicidad no mediada —la pólise - tenía que defenderse de esta viruencia que entaba en su seno, del "mai" que estaba en ella. Por eso, concluia fregel. Sócrates debió perecer.

El pequeño librito tan denso que tenemos entre manos, trabajo del profesor argentino Conrado Eggers Lan sobre la Apologia de Sócrates de Platón, posee un signo muy distinto, por cierto, al de la interpretación hegeliana. Sin embargo, lo que emparenta a este trabajo con aquella interpretación, creemos, es el pensar la significación de Sócrates desde un lugar comprometido y explícito, esto es, nuestro presente. Destacar esta convergencia puede parecer insólito: pero no lo resulta tanto si, como docentes de Historia de la filosofia antigua, comprobamos que tenemos que trabajar hoy con una hibliografía que ya constituye un "universo de papel" crítico, ahistórico, hipercrítico y crítico-crítico, y donde abunda profusamente la "historia" o la filología, pero donde la filosofía —o el pensar desde un "locus" histórico que guía mi interés- sólo está presente por ausencia. En este sentido, el trabajo que ahora presentamos es un soplo de aire fresco v de vigor filosófico.

Pero detengámonos por un momento en una rápida presentación de la estructura formal de la obra-El "Estudio preliminar" constituye la primera parte y se articula en seis capítulos :"I. El problema de la diversidad de apologías de Sócrates" (pp. 5-15); "II. El texto de la acusación presentada por Meleto y los cargos de Polícrates" (pp. 15-25); "III. El marco jurídico de la acusación de Meleto" (pp. 25-42); "IV. Cronología e historicidad de los escritos socráticos" (pp. 42-69): "V. Sócrates como filósofo" (pp. 69-96) y "VI. El pensamiento éticorreligioso de Sócrates" (pp. 96-110). En el "Indice" final cada uno de estos capítulos se ve seguido por un relevamiento temático topográfico que facilita y ordena las lecturas posteriores. La segunda parte es la traducción del texto platónico (pp. 113-176). A la manera de las mejores ediciones. pero siguiendo su propio criterio, Eggers Lan divide la Apologia en diez secciones. A su vez, una introducción a modo de resumen del contenido y abundantes notas jalonan cada una de estas divisiones. Siguen dos breves "Apéndices". El primero justifica algunos aspectos de la traducción del texto y la transcripción de vocablos griegos en el Estudio Preliminar y Notas (np. 177-178). El segundo es una lista de los repertorios bibliográficos consultados (p. 179). Los "Indices", uno de "Temas" (a), y el ctro de "Autores modernos consultados" (b), cierran el trabajo. De más está decir que ambos contribuyen enormemente a la consulta

y jerarquización de la lectura. Leamos ahora algo de su contenido.

En el "Estudio Preliminar". Eggers Lan se mueve con soltura por entre una erudición crítica e histórico-filológica casi lujuriosa, pero salvando al mismo tiempo el obstáculo que significa caer en la pura metodología sin hermenéutica filosófica de los British Scholars (= "professors with much knowledge about the Greeks", i.e., Burnet, Dodds, Chroust, Bluck, Hackforth, etc., etc.). Es precisamente ante uno de ellos que Eggers Lan ironiza: "El lector queda totalmente indefenso frente a tamaña acumulación de autores, obras, títulos y fechas" (p. 12). Con un enfoque vigoroso, el político, releva aquelias significaciones que hacen de la Apología un testimonio actual v dramático. Como la densidad, prolijidad y riqueza del "Estudio preliminar" nos desbordan en cuanto a la posibilidad de una reseña puntual, veamos sucintamente al menos, algunos párrafos que creemos juegan como el nervio de la interpretación de Eggers Lan.

Ya es casi un lugar común decir que el juicio a Sócrates fue un proceso que se le siguió por "irreligiosidad" (o "impiedad", asébeia), pero un proceso que en realidad disfrazaba todo un problema político. Aunque no han faltado estudioses que trataran de convencernos, p. ei., de que la real motivación del proceso se encontraría en plano psicoanalítico: el proceso se debió a la histeria del tiempo de guerra (Dodds); o que bajo la acusación de asébeia no se ocultaba un trasfondo político sino de corrupción moral de la juventud (Hackforth). Wilamowitz, por otro lado, sostenia con firmeza que la culpa la tuvo el fanatismo religioso. Chroust, otro erudito, matizaba sutilmente su posición al afirmar que no se trataba de explícitos cargos políticos -si bien ello puede sostenerse de la motivación real subvacente- porque hubiera constituido, a raiz de la ley de amnistía general de 403 a.C., un vicio jurídica. Pero asébeia, y la que concierne a la pólis -es decir, la política- son dos términos plenos de sentido histórico y firmemente entrelazados, viene a decirnos Eggera Lan (cf. p. 41). Si leemos bien la acusación de Meleto (Apología, 24b), el trasfondo político surge bien claro: vemos que se imputa a Sócrates "no creer en los dioses en que la pólis cree" (p. 24). Y no sólo el trasfondo, porque como podemos comprobarlos, "ya Jenofonte tela en la acusación escrita misma cargos de tipo político" (p. 23; subr. del autor). Por otro lado, ¿qué significaba lo daimónion de Sócrates, aquél equivoco fundamental con el que jugaron sus acusadores y también los intérpretes modernos? "Lo daimónion de Sócrates .. entrañaba un nuevo tipo de religiosidad que, de imponerse, podia alterar fundamentalmente el statu quo" (p. 104). Es por eso que a la inspirada predicación socrática -que exigía un orden político gobernado por los más capacitados. un orden apolineo y racional- se la trató de encusdrar en un caso de asébeia (la cual, por otra parte, era sentida por sus conciudadanos no como una mera impiedad religiosa o moral, sino como una verdadera corrupción de la frágil normatividad social de la pólis). Es que, simultáneamente, "tal predicación iba en contra de las sacrosentas tradiciones de Atenas". v minaba "las bases de la tambaleante democracia" (p. 107).

Pero puestos ahora en otro ángulo de visión, podemos preguntarnos ¿qué tienen que ver Sócrate, el yo como interioridad, y la política? En unas pocas líneas, pero de gran sugerencia y fecundidad.

Eggers Lan nos muestra cómo convergieron históricamente en Sócrates y su destino, la idea del yo y los intereses de la pólis. En Homero -nos dice-, la idea del vo parece haber surgido sobre la base del dominio efectivo de cosas exteriores. Así, el sustantivo ánaz (señor de bienes y personas) concentualmente designaba mucho mejor la personalidad del héroe, su "yo", que el pronombre egó. Pero en la segunda mitad del siglo V a.C., Sócrates exhortaba a un auditorio compuesto preferentemente por ánaktes (propietarios), a no atender a las cosas que son de uno antes que a uno mismo (cf. Av. 36c). Esta confluencia de significaciones -recalca Eggers Lan-. es fundamental: "evidencia el paso de un concepto del yo que no abarca la interioridad humana... a un concepto del yo que pone el acento exclusivamente en la interiodad humana" (p. 108; subr. del autor). Con Sócrates, el alma -que no es ya un mero espectro o un hálito sutil- se centra en el yo interior, y debe ser examinada por dentro. No es difícil ver que esta prédica incesante, en una ciudad que basaba su constitución en

un juego de reglas que permitían manejar cosas, intercambiarlas o acrecentarlas, "aumentaba sin duda el terror de una clase media más o menos acomodada" y operaba como fermento revolucionario. Eggers Lan sintetiza con fuerza: "Una vez más —ni la primera ni la última en la historia- el pensamiento éticorreligioso se revela ba políticamente peligroso, y pronto fue tramada la conjura" (p. 108). Con la muerte de Sócrates, paradigma v conducta se fundieron en altísimo grado. Desde ese momento, la filosofía ingresó en la política para no abandonarla jamás.

Y es justamente desde el enfoque político, creemo, desde donde este trabajo se configura no sólo come un aporte valieso para la comprensión de Sócrates, sino también como una interpretación que, partiendo de Sócrates, nos hace comprender muchos de los serios problemas de la realidad griega, con las categorias de unestro pensar y sentir contemporáneos. En fin, un libro cuya aparición saludamos, y cuya lectura no podemos menos que recomendar vivamente.

Miquel Angel Nesprigs

# GILBERT RYLE, Plato's Progress (Cambridge University Press, 1966).

¿Está todo dicho sobre Platón? Si atendemos a la canjidad de trabajos publicados y a publicarse parecería que estamos muy lejos de una hipotética última palabra en lo que se refiere a le alaboración de interpretaciones sobre los principales puntos de au sistema. Esta "inagotablicad" de la filosofía de Platón corresponde a las inagotables situaciones históricas desde las cua-

les es dable acercarse a los temas permanentes de reflexión que aborda: el sentido de la realidad, la posibilidad de trascender los límites de la propia existencia individual, la posibilidad de un orden social justo...

Esto no implica justificar de antemano cualquier interpretación, por caprichosa que resulte, ni tampoco desconocer todo el aparato eruditometodológico que generaciones de helenistas, en diálogo, han ido elsborando. Si así fuera, la obra que comentamos estaría perfectamente justificada.

Uno de los principales objetivos de este libro -abundante en "it will be seen" que abren expectativas en su mayor parte insatisfechas por la debilidad de los argumentoses la reivindicación de un desarrollo progresivo de la filosofía de Platón frente a una legión de fantasmas sin nombre agrupados bajo el rótulo "standard accounts". En estrecha relación con ese desarrollo pretende establecer —ignorando todo lo que en ese sentido se ha hecho en los últimos cien años- una extraña cronología de los diálogos que hace del Timeo el primer libro de texto de la Academia -de circulación interna en la escuela- compuesto por Platón mientras esperaba que los escribas terminasen las copias del Fedón (apenas anterior o quasi contemporáneo del Timeo) cuya geografía mítica de 108c-113c constituiría la primera versión para el gran público de las doctrinas físicas de los pitagóricos que Platón conoció en Sicilia. Todo esto débilmente apuntalado por algunos pasajes de la carta VII al nunto que, ante la falta de argumentos seriamente fundados no podemos dejar de preguntarnos ¿cómo sabe Ryle que Platón escribió el Timeo precisamente mientras los escribas copiaban el Fedón? ¿Es correcto inferir esa situación a partir de la supuesta filiación pitagórica de la geografía funtástica de 108c-113c v ru pretendida afinidad con la física

del Timeo? ¿Cómo sabe que el Timeo era un libro de texto de la Academia limitado al círculo de los discipulos? Es evidente que Ryle desconoce (¿o quitá incluye entre los
etandard accounte?) trabajos como
los de Friedlaender, Campbell, Moreau, Stenzel, que atienden precisamente a ese crecimiento y desarrolo de la filosofía de Platón y a la
cronología de sus obras, sin caer en
la ingenua pretensión de un progreso lineal sostenido.

Por lo demás esta obra, absolutamente prescindible para neófitos o e iniciados, no aporta otra enseñanza que la de mestra el camino que no deben andar quienes piensen que una actitud de respeto frente al esfuerzo de todos los que ayudaron a enetender mejor a Platón —considencias o discrepancias aparte— es una condición que no puede desconocerse al emprender un estudio serio.

Los maestros de escuela suelen tener intuiciones sorprendentemente lúcidas sobre el futuro de sus discípulos: "Ryle, you are very good on theories, but very bad on facta"! Pero habrá que reconocer que el joven mesetro inglés se quedo corto. Porque en esta theory about Plato's philosophical life and works su ex-aiumno es también very, very bad.

Victoria Juliá

De "Autobiographical" en Ryle-A colection of critical essays, Ed. by O. P. Wood and G. Pitcher, Mc. Milan, Londres, 1970. DISANDRO, CARLOS A., Tránsito del Mythos al Logos (Hesiodo, Heráclito, Parménides), La Plata, Ediciones Hosteria Volante, 1969.

De las páginas de esta obra brota una verdadera comprensión de lo griego, tontas veces tratad y desvirtuado por autores que malgastan us erudición poniéndola al servicio de la interpretación huera y exterior. Disandro no solo estudia lo helenico, lo evoca, pues no ignora que la Cultura es Traditio, es decir, conservación y contacto exterior con las raíces del espíritu para que éste aflore.

"Tránsito del Mythos al Logos", como otras obras suyas que conocemos, está escrita en un lenguaje barroco y sugestivo, que en ningún momento oculta el segundo mérito de su trabajo: el manejo más acabado de la mejor crítica filológica.

El libro está dividido en diez capítulos con sus respectivas notacaleratorias, algunas conclusiones y una extensa bibliografía. Desde el comienos el autor presenta los propósitos que persigue: 1. Reubicar a Hesiodo en la cuestión de los orígenes del pensamiento, 2. Trazar una curva paradigmática que permita mostrar los momentos típicos del tránsito del mythos al logos, 3. Reconsiderar los vinculos entre "racionalidad" e "inspiración" en los orígenes de la filosofía griega.

A fin de alcanzar tales propósitos analiza las posiciones de aquellos que se han enfrentado al estudio de Grecia, criticándolos y asumiendo su propia postura emparentada con los nombres de Schelling, Hölderlin, Nietzache, etc.

Para comprender lo griego debemos despojarnos de nuestras catecorías modernas que lo desfiguran y reconstruirlo tal como se dio, es decir, debemos ir a las fuentes mis-

La tradición griega se patentiza como una coherencia esencial y paradigmática entre saga-mito-poesía, aiendo cada una rememoración de la anterior.

Mito y Logos designan los polos a partir de los cuales se elabora el pensamiento griego, en un movimiento que determina, progresivaniente, la degradación del primero y la concomitante plenificación del segundo.

La esencia de ambos se revela a travéa de sus etimologías. Mythos deriva del verbo myeñ, cuya acepción es la de cerrar fuertemente, ante todo, los ojos (luego, también, cerrar fuertemente la boca, agreguemos nosotros). Revela, por tanto, esa captación totalizadora del ser que no puede retenerse completamente en la evisión. Logos, en cambio, como sabemos, menta la palabra selectiva, que-percibe el ser a la luz de sus instancias ordenado-

Citemos las palabras del autor para esclarecer la relación de estos términos irreductibles que representan sendas captaciones de la realidad.

"En este sentido se puede hablar del tránsito del mito al logos, en la medida en que la curva helénica resulta de una progresiva relegación de la experiencia numinosa y sacra, la cual determina la "muerte de los dioses" ... No se trata pues del triunfo del logos sobre el mito, es RESERAS

simplemente la extinción del principio promotor".

Considera a continuación el despliegue de tal tránsito en tres figuras decisivas en el desarrollo del pensamiento griego: Hesíodo, Heráclito y Perménides.

Respecto a Hestodo, Dianadro, profundizando los consideraciones de O. Gigon en un libro publicado en Criginariamente en 1945, concluye que, dada la presencia de elementos tales como la beisqueda de la ver-and, la pregunta por el origen y la especulación sobre el todo, cabe considerar al poeta beccio como el primer filósofo.

A partir del análisis del vocabulario hesiódico, que, por otra parte, caracteriza singularmente al poeta, el autor esclarece los temas centrales de la "Teogonía" y "Trabajos y Días". Citaremos, a modo de ejemplo, dos de ellos: "inspiración" y "Mymmein" (celebrar).

El vínculo entre lo divino y lo humano se establece por la inspiración y a través de las Musas, que son el logos de Zeus. Esta inspiración se expresa concretamente en el hymnein, que presenta los rasgos del primer principio.

A pesar de que el tama del hombre se desarrolla en "Trabajos y Días", notamos la íntima relación con la "Teogonía", puesto que la estructura del cosmos divine conduca la del cosmos del hombre. Pero me realidad salvando las diferencias, debemos aclarar que no podemos hablar de una antropogonía, debido a la ausencia de un retroceso al origen.

Otra diferencia se presenta desde el punto de partida de ambas obras: en la "Teogonia" se parte de una experiencia hierofánica, en tanto que en "Trabajos y Días" se parte de una experiencia concreta.

En la prosa mítica de Heráclito

la tradición griega se patentiza nuevamente.

Valiendose del análisis de los fragmentos, Disaudro, pone a la luz el sistema del efesio a partir de la diada logos-fuego, marcando sucomplementariedad y coherencia, ausente la cual se dervanece su ficusofía. Es decir, el mito y el logos operan en Heráclito de manera singularisma: el logos ordena pero, por momentos, parece volverse un erran mito.

Plantear el tema del hombre lleva a Heráclito a un ámbito mitopoiético ya que, "toda antropología es una forma mítica del conocimiento, y no una instancia racional, en el sentido parmenideo".

La trayectoria griega llega a un punto culminante con la figura de Parménides, a partir del cual se origina un nuevo desuliegue.

Es necesario considerar la unidad de la estructura del Peri Phiyesos (proemio y desarrollo temático aj pretendemos captar la totalidad de su pensamiento. De lo contrario corremos el riesgo de compartir la tesis de K. Reinhardt, quien, por no haber considerado el proemio, sostuvo que Parménides se atuvo exclusivamente al planteamiento lógico del principio de identidad, negándole el carácter de cosmólogo (recordemos nosotros que por lo mismo este autor considera a Parménides anterior a Herácilto).

El proemio (donde, por lo demás se advertiría una influencia órficopitagórica) es el ámbito del myein, en tanto que el desarrollo temático manificista la presencia del ser. Pero, el logos está inmerso en el ser y la experiencia numinosa se inteerra a la inteliribilidad.

Recordemos que Disandro no considera válido establecer un "tránsito del mythos al logos en referencia al Peri Physeos ya que: "...en el universo parmenideo el mythos es absoluta integración en la mismidad (o lumbre del ser), y el logos es absoluta inteligibilidad de su esti absoluto".

En sintesis, esta obra es suma-

mente recomendable para aquellos que conciben que la tarea del helenista va más allá de la mera descripción exterior, por más crítica que ésta pueda ser.

Cristina M. Simeone

GRAU, NÉSTOR A., Notas sobre la antropología platónica (Tucumán, Facultad de Filosofía y Letras de la U. N. de Tucumán. 1968). 118 pp.

Esta obra, la nº 30 de la serie Cuadernos de Humanitas, reúne seis ensayos. El primero y el segundo ya han sido publicados en revistas filosóficas argentinas.

El Prof. Grau (de la Universidad de Tucumán), cumple con acierto la tarea de presentarnos una exposición de la doctrina platónica del hombre clara y dinámica. La tarea es ardua pues, por el carácter microcósmico del hombre en la filosofía de Platón, cualquier estudioso se ve en la necesidad de recorrer de un extremo al otro la totalidad de la escala de problemas que integran el universo platónico. Como tributo a la claridad y a la didáctica el autor evita penetrar en la maraña de discusiones hermenéuticas que comporta la crítica especializada, no obstante que es posible detectar a lo largo de todo el libro, una gran idoneidad con respecto a este punto.

El primer artículo se titula "Las paradojas socráticas" y examina los aparentes dilemas que creemos destro de Platón. A través de un anélisis de algunos pasajes de la Apología y de otros diálogos no ya de juventud, se procurs arrojar cierta luz que dimedva las paradojas, teniende en cuenta especialmente que el tema socrático no se el del ser el tema socrático no se el del ser

como el de la praxis, por lo cual el filósofo no puede preguntar por el ser del hombre hasta tanto éste no sea conquistado por el hombre mismo.

"El clima religioso de lo espiritual en el Fedón" es el segundoensavo v se aplica fundamentalmente a considerar el mito geográfico del destino de las almas del Fedón (107d-118a). Allí Platón, a través del riquísimo simbolismo tradicional del Tártaro, de sus ríos, de la tierra de los bienaventurados, etc., caracteriza el ambiento ontológico del alma en su proceso de liberación. E! Prof. Grau analiza con especial atención la dimensión espacio temporal -cualitativa y ética- del alma liberada, su sudaimonta y su contacto con lo divino.

Los dos artículos siguientes llevan por título "La actividad de lo espiritual según el Fedón" y "El papel del cuerpe en la antropolapitatónica". Consideran, respectivaments, el rol de ambos términos del dualismo antropológico frente al placer y al amor, frente al concimiento y frente al ascoin ética, centrando el estudio en los principales diálogos de madurez (especialmente Fedón, Repúblico y Banquates).

Podemos extraer de cada uno de de los ítems paralelos a ambos artículos un interrogante central: ¿El placer y el samor curporal constituyen un obstáculo para la liberación 
del alma de su prisión somática? 
¿Los sentidos son tan sólo un estorbo para el conocimiento inteligible?, finalmente, ¿cuál debe ser la 
actitud del ulma frente a la actividad que implica la participación 
corporal? Todas estas preguntas 
presentan una analogía: ocurre que 
cada una del las no es más que un 
reflejo particular del corazón mismo de la problemática platónica.

No olvidemos que el discurso de Sécrate del Banquete clarifica suficientemente la primera de las preguntas. Tampoco olvidemos, con respecto a los otros interrogantes, al filòsofo que retorna a la caverna para hacer partícipes a sus compañeros de la visión beatifica de las Ideas, ni la función y el mecanismo de la dialéctica descendente, de la Rembblica.

Pero el Fedón nos ofrece un pasaje muy sugestivo en cuva dirección se puede hallar la clave de estos interrogantes y, sobre todo, penetrar el meollo del dualismo -supuesto- de la filosofía de Platón. Nos referimos a la distinción que hace Sócrates (en 99b) entre cition y synattion, después de haber comentado a los discípulos la desilusión experimentada frente a las teorías mecanicistas del universo de los cosmólogos. Aition es la causa, el principio teleológico que regula y explica cualquier entidad y que sólo puede ser hallado en el ámbito de lo inteligible. Synastion es la "concausa", aquello "sin lo cual no" sería posible la presencia de una determinada entidad, pero que de ningún modo constituye su fundamento.

Todo lo corporal (o todo aquello que supone lo corporal) es concausa. Es necesario pero no suficiente y su status ontológico no puede consistir más que en ser un peldaño hacia la absoluta realidad inteligible. Su carácter presenta una ulaildad: si cumple su misión natural 
de servir a lo divino se tiñe de esa 
misma divinidad; en cambio adquiere un peso tartárico cuando desoyere un peso tartárico cuando desoyeque tenga de por si una fuerza poque tenga de por si una fuerza positiva sino porque la inteligencia se
engaña en su aparente realidad, tomando como un fin en si mismo a 
lo que no es más que un instrumento.

El último ensayo, "El cuerpo del hombre según el Timeo", constituye una descripción de la anatomía y fisiología platónica (que se abstiene de tocar los temas de la patología y de la psicología de las sensaciones), precedida por una referencia amplia a la cosmología.

La interpretación se atiene, en general, a las líneas de la Plato's Cosmology de Cornford en lo que se refiere a la interpretación de algunos pasaies dificultosos.

En el ámbito cosmológico la distinción entre aition y synaition corresponde, respectivamente, al nous (miticamente representado por la Divinidad, Demiurgo o Inteligencia Diving, v -por otro lado- al sustrato o receptáculo (khóra). La "necesidad" o "causa errante" es la fuerza ciega inherente al receptáculo que debe ser "persuadida" y neutralizada por lo superior para ser así conducida y ordenada por el télos. Sobre estos principios se estructura toda la anatomía y fisiologia que, como cualquier tema particular de las teorías platónicas, ostentan la impronta de lo espiritual, que puede ser captado en sí mismo pero también se nos aparece como el oculto arquitecto de todo organismo en cualquier orden de la realidad.

Ernesto La Croce

# INFORMACIONES

### DISTINCIÓN AL DR. ABEL ORLANDO PUGLIESE

De regreso al país, después de quince años de ausencia durante los cuales siguió cursos de perfeccionamiento en filosofía, en Universidades de Alemania y de Francia, el doctor Abel Orlando Pugliese ha sido invitado por la Facultad de Filosofía y Letras de Buenos Aires para dictar varias materias de su especialidad. Los cursos de Gnoseología y de Filosofía de la ciencia, lo mismo que el de Introducción a la filosofía, han contado, durante los dos últimos años, con su colaboración intelectual que ha merecido el beneplácito del alumnado. Este año, la Universidad Tecnológica de Berlín. realizando una excepción que por primera vez recae sobre un universitario argentino, ha conferido al doctor Pugliese el título de profesor de filosofía como resultado de la aprobación por el Consejo Académico de su tesis de habilitación, dedicada a exponer críticamente la teoría de la ciencia en Galileo. La Embajada de la República Federal de Alemania, en acto realizado expresamente con ese fin, hizo entrega al doctor Pugliese del diploma que acredita su condición de catedrático ad-vitam de la mencionada Universidad. Cabe recordar que el doctor Pugliese, egresado de la Facultad de Filosofía y Letras de Buenos Aires, se había graduado de doctor en Filosofía en la Universidad alemana de Friburgo y que, en 1965 con el sello editorial de Karl Alber (Friburgo-Munich), había publicado su libro Vermittlung und Kehre, Grundzüge des Geschichtsdenkens bei Martin Heidegger. La obra figura como volumen 18 de la serie Symposion dedicada a escritos filosóficos y que se publica bajo la dirección de los profesores Max Müller, Bernhard Welte y Erik Wolf.

# CUADERNOS DE FILOSOFÍA

Factores de carácter puramente accidental han demorado la aparición ela nº 15-16 de Cuaderno de Fibosofía, correspondiente al año 1971. El volumen, dedicado a exponer criticamente el pensamiento de Martin Reiedegger, cuenta con estudios de los siguientes profesores: Withelm Weischedel (El tiempo de un pensador; Heidegger a los ochenta años), Otto Póggeler (Heidegger, hoj), Adolfe P. Carpio (La preputa por el ser), Konrad Hobe y Abel Orlando Pugliese (La lópica de Laok como transición entre la teoria del juicio de H. Rickert y el concepto de verdad em M. Heidegger), Alberta Rosales (El problemo de la diferencia ontológica en las obras tempramas de Heideggery). Edgardo L. Albiru (Heidegger, pensador de la historia), Bruno L. G. Piccione (Heidegger y el hombra), Francisco Jose Olivieri (Vota sobre Heidegger y los griegos), Raúl Echauri (Heidegger y el 'esse' temista), Eugenio Pucciarelli (El origen de la noción utulgar del tiempo). Tra, edemás, notas y receñas sobre libros dedicados a

7.7

analizar el pensamiento de Heidegger, redactadas por Adolfo Murguía, Antonio Fernández Pereiro, Edgardo Trilnick, Bruno L. G. Piccione, Edgardo L. Albizu, Dina V. Picotti y Blance Parfaire.

### CENTRO DE ESTUDIOS DE FILOSOFIA MEDIEVAL

Este Centro, dependiente del Instituto de Filosofía, ha establecido relaciones regulares con los principales centros europeos, canadienses y estadounidenses dedicados a la filosofía patrística y medieval, y en todos ellos ha sido muy bien recibida su primera publicación, "Contribución bibliográfica para el estudio de Gregorio de Nysas".

En mérito a ella, el CEFM ha sido oficialmente admitido como afiliado a la Société Internationale pour l'Etude de la Philosophie Médiévale, con sede en Lovaina, siendo el primer centro argentino y posiblemente latinoamericano admitido en tal carácter. Asimismo su directora, la prof. María Mercedes Bergadá, ha sido recibida como miembro titular de la misma S.I.E.P.M. (condición que ostentaban ya otros dos argentinos, los profesores Gastón H. M. Terán, de nuestra Facultad, y Bernardo Carlos Bazán, de la Universidad de Cuyo) y de la Association Internationale, d'Études Patristiques, con sede en París, y ha sido invitada al segundo coloquio de la Forschungsvorhaben Gregor von Nysas, que en torno al tema "Gregorio de Nysas y la filosofís" se realizó en Mûnster (Westfalia) del 18 al 21 de septiembre de 1972.

Se ha recibido asimismo una invitación para participar en el V Congreso Internacional de Filosofía Medieval, que sobre el tema "El encuentro de culturas en la filosofía medieval" se realizó del 5 al 12 de setiembre da 1972 en Madrid. Córdoba v Granada.

Gracias a subsidios obtenidos de la Universidad de Buenos Aires y del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas se han podido adquirir las colecciones completas de las revistas especializadas Medieval Studies, Archivas d'Histoire Dactrinale et Littéraire du Magne Age, Aquinca, Vigiliae Christianae, Augustinus y Revus d'Études Augustiniennes, así como numerosco volúmenes, algunos de ellos muy valicsos, como la Opera omnia de Duns Scotus, la edición crítica de Gregorio de Nysas, los dos volúmenes aparecidos hasta ahora de la edición crítica de las obras de Culliermo de Ockham, el tomo correspondiente al De Amina de la edición crítica de las obras de Alberto Magno y numerosas reproducciones fotostáticas de importantes obras que estaban agoladas.

Finalmente, en el mes de junio de 1972, con ocasión del II Congrese la filosofía en reunieron los profesores de filosofía medieval de las distintas universidades del país, y se resolvió constituir la Asociación Argentina para el Estudio de la Filosofía Medieval y se eligió al CEFM como sede de dicha asociación, designándose presidente de la misma al Prof. Dr. Gastón H. M. Terán y secretaria a la Prof. Maria Mercedes Bergadá. Se contempla la posibilidad de realizar el año próximo unas Jornadas de Filosofía Medieval centradas en torno al tema antropológico.

# DISTINCIÓN AL DR. BERNARDO CARLOS BAZÁN

En la Universidad de Lovaina (Bélgica) el Instituto de Estudios Medievales recientemente fundado y dirigido por el Prof. Pernand Van Steenberghen otorgo, previa defensa solemne de la correspondiente testudios medievales", y tal diploma, obtenido con la calificación máxima, fue receibido por un estudioso argentino, el professo Bernardo Carlos Besto, titular de Historia de la Filosofía medieval en la Universidad Nacional de Cuyo. El professor Bancia comparte las tareas docentes con las de investigador, incorporado al Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas.

# NUEVAS REVISTAS LATINOAMERICANAS DE FILOSOFÍA

- 1. Acaba de distribuirse el primer número de la Revista Venezolana de Filosofía, órgano del Departamento de Filosofía de la Universidad Simón Bolívar y que cuenta también con el patrocinio de la Sociedad Venezolana de Filosofía, Preside la comisión editora el Rector de dicha Universidad. doctor Ernesto Mayz Vallenilla, quien al prologar el volumen señala que se trata de una publicación "abierta a todas las corrientes del pensamiento universal" ya que se propone recoger en sus páginas "trabajos de investigación, de divulgación o exégesis, que versen sobre cualquier tipo de cuestiones o problemas filosóficos, sea cual fuere la linea de pensamiento que los sostenga o dirija", sin más requisito que el de "su calidad y rigor". Aparte de la Presentación redactada por el Rector, el número contiene colaboraciones de Angel J. Cappelletti (La república pre-platónica: Hipodamo de Mileto y Faleas de Calcedonio), Ezrah Heymann (Rousseau, Kant y la doctrina ético-política de la "Fenomenología del Espíritu" de Hegel), Alberto Rosales (Dynamis y Energeia), Segundo Serrano Poncela (Imágenes primordiales) y reseñas bibliográficas a cargo de F. H. Rivero, Alfredo Puma v Federico Riú.
- 2. El Instituto central de Filosofía de la Universidad de Concepción (Chile) ha iniciado la distribución del segundo número de Caudernos de Filosofía, publicación que aspira a recoger "las inquietudes intalectuales de investigadores, decentes y estudiantes", a la vez que declara que "la práctica teórica impone, por si misma, una legalidad, unas determinadas concicionas y un tipo de compromiso que, también ella, debe enargarse de elucidar". Colaboran en este número Ovide Monin (El proceso de setructuración del penaemiento formal, según Piages), Pelicitas Valenzaela (Notas sobre el conocimiento y en torno al lenguaje), Nelly Schnaith (Razón y esmibilidad en Leu-Streuse); Adam Schaff (La dialetica marzista y el principio de contradicción), I. S. Naviki (Sobre la concepción de la verdad) per principio de contradicción), I. S. Naviki (Sobre la concepción de la verdad) en presentación de un texto de Lukdes: "El analto a la razón"); y reseñas biliográficas firmadas por Edison Arias, Soltan Szankay, Eduardo Lópes.

Se terminó de imprimir el día 21 de mayo de 1973 en Talleres Gráficos CADOP, Zañartú 1383 - Buenos Aires

